
Цивилизация киборгов? 

 

17

 
I. СТАТЬИ 

Л.В. СКВОРЦОВ 

ЦИВИЛИЗАЦИЯ КИБОРГОВ? 
 

И сошел я в дом горшечника, 
и вот он работал свою работу 
на кружале. 
И сосуд, который горшечник 
делал из глины, развалился 
в руке его. 

Иеремия, 18:3–4 
 

1. «Слишком человеческое» 
 
Самосознание человека – ключевая проблема гуманитарного 

знания – это оценка человеком самого себя как цивилизационного 
феномена в контексте бытия социума и универсума. В зависимости 
от характера этой оценки выстраивается структура отношений, ко-
торая закрепляется в соответствующих мифологических, религиоз-
ных и философских представлениях. 

В европейской культуре исторически исходным полагается 
античное представление о богах Олимпа и героях как каноне, кото-
рый для реального человека является целью бытия, хотя и недос-
тижимой, но определяющей направления его совершенствования. 
Практическим полем, на котором отрабатываются механизмы тако-
го совершенствования, служили Олимпийские игры, которые де-
монстрировали возможность движения по пути богов, так что по-
бедители на этом пути увенчивались лавровыми венками, в их 
честь слагались легенды и ставились памятники. Физическое со-



I. СТАТЬИ 

 

18

вершенство и совершенство духовного мира – интегральные каче-
ства человека, достойного этого имени. Философ мог с иронией 
относиться к видимому эмпирическому определению человека, ко-
торое получалось путем выделения его общих свойств. В результа-
те такого выделения человек определялся как существо двуногое и 
без перьев. Это – логически верное определение, но оно представ-
лялось абсурдным с точки зрения той истины, которую заключало 
в себе знание канона. 

Канон – это зародыш гуманитарного знания, обладающего 
специфическим критерием истины. Это – истина идеального об-
разца, совокупность виртуальных реалий, определяющих формулу 
гармонии. Естественно, что не все подходят под эту формулу. Это 
точно так же, как не все звуки, существующие в природе, образуют 
музыкальную мелодию, не все куски мрамора слагаются в скульп-
турные сооружения Фидия или Праксителя.  

Значит, применительно к музыкальной гармонии, гармонии 
изобразительного искусства существует носитель специфической 
истины, тот, кто открывает эту истину и реализует ее практически, 
или кому открывается эта истина. 

В этом смысле подлинный человек может рассматриваться 
как существо особое, обладающее свойством контакта с такой ис-
тиной. Это – реальное требование цивилизационной жизни. Но как 
его оценивать? Очевидно, что не все люди обладают способностью 
открывать такую истину, или не всем она открывается. Тот, кому 
открывается истина, транслирует ее для всех, придает ей форму 
объективности, доступной чувственному или рассудочному вос-
приятию. Все, кто воспринимает открытую истину, становятся ее 
носителями, как и ее открыватель, но при этом, однако, они не 
имеют свойства первооткрывателя. 

И это исторически превращается в ключевую цивилизацион-
ную проблему: как относиться к первооткрывателю?  

Это – проблема духовного неравенства. Неравенство в вы-
шеупомянутом смысле – это реальность, с которой приходится 
считаться, независимо от того, нравится она или не нравится. Од-
нако считаться можно различным образом. Особенность социаль-
ной психологии заключается в том, что каждый ее «атом» видит 
себя в качестве «центра» бытия. Этот взгляд представляется есте-
ственным, поскольку он и только он действительно находится в 



Цивилизация киборгов? 

 

19

том центре, из которого он видит «весь мир». Но поскольку соци-
альное бытие составляется из таких «центров», то возникает про-
блема Центра центров, определяющего общее видение всех или по 
крайней мере многих. Для такого выявления существуют матери-
альные и идеальные основания. Материальных, эмпирически ося-
заемых, оснований два: власть и богатство. 

Носитель власти использует рычаги физического подавления 
сопротивления его воле. Превосходство силы получает внешнее риту-
альное и эстетическое оформление, которое превращает Центр цен-
тров в некую очевидность, обладающую магическим воздействием. 

Носитель богатства превращает себя в Центр центров, ис-
пользуя реальную и виртуальную зависимость выживания других 
от своей «доброй воли». Материальное богатство – это условие 
жизни, и это понятно всем, так что здесь не обязательно ритуаль-
ное оформление реальности Центра центров. Здесь достаточно зна-
ния того, что данный конкретный индивид является носителем бо-
гатства, перед которым склоняют головы. 

Как носитель власти, так и носитель богатства – это конкрет-
ные индивиды с физическими свойствами и слабостями, которые 
ставят их в общий ряд со всеми другими индивидами. Однако они 
выделяются из общего ряда, поскольку присоединяют к себе свой-
ства внешней предметности, отождествляя себя с ними. Таким об-
разом, они выходят за пределы своих собственных физических 
свойств, соединяя в себе, казалось бы, несоединимое.  

Выход человека за пределы собственных естественных 
свойств определяет неизбежность и необходимость образования 
культуры как духовного «цемента» и движущей силы цивилиза-
ции. Вместе с тем это и основание двойственности культуры, ее 
своеобразной внегуманной нелогичной реальности. Именно этот 
момент понимания истины культуры стал фактором определения 
гения Фридрихом Ницше: «Если бы кто-либо захотел изобразить 
гения культуры, – писал он, – какой вид должен был бы иметь по-
следний? Он употребляет в качестве своих орудий ложь, насилие и 
самый беззастенчивый эгоизм столь уверенно, что его можно на-
звать лишь злым, демоническим существом; но его иногда просве-
чивающие цели велики и благи. Он – кентавр, полузверь, получе-



I. СТАТЬИ 

 

20

ловек, и притом “еще с крыльями ангела на голове”»1. Для утвер-
ждения этого представления в качестве истины культуры необхо-
димо было переоценить традиции метафизической философии, ко-
торая отделяла разумное от неразумного, живое от мертвого, 
логичное от нелогичного, бескорыстное созерцание от вожделеюще-
го хотения, жизнь для других от эгоизма, истину от заблуждения.  
И такое отделение базировалось на различении сущности и явления, 
того, что составляет подлинность бытия, от его видимости. 

Иными словами, необходимо было выбить философский 
фундамент из-под истины идеального образца. Именно этим путем 
и шел Фридрих Ницше. Ницше считал, что новая философия долж-
на быть философией эмпирического становления. Это казалось 
особенно верным применительно к истолкованию сущности чело-
века. Не существует вечного человека, говорит Ницше, точно так 
же, как не существует вечных фактов и абсолютных истин. Задача 
состоит в том, чтобы перейти от спекулятивных «больших истин», 
которыми оперировала метафизика, к более высокой оценке эмпи-
рически доступных «маленьких», «незаметных» истин, найденных 
строгими методами. Именно это является признаком «высшей 
культуры». «В чем мы нуждаемся и что лишь при современном 
уровне отдельных наук может быть нам дано – есть химия мораль-
ных, религиозных, эстетических представлений и чувств, равно как 
всех душевных движений, которые мы испытываем в крупных и 
мелких отношениях культурной и общественной жизни и даже в 
одиночестве... Человечество любит заглушать в своем сознании 
вопросы о происхождении и началах; и не нужно ли почти лишить-
ся человеческого облика, чтобы почувствовать в себе противопо-
ложное влечение?»2. Можно сказать, что необходимо с определен-
ной точки зрения лишиться человеческого облика, чтобы 
двинуться в этом направлении. Но с какой точки зрения – вот в чем 
вопрос. Это та точка зрения, которая отождествляет основное каче-
ство человека не с «химией» представлений и чувств, а с опреде-
ленной идеальной составляющей внутренней цивилизационной 

                                           
1 Ницше Ф. Человеческое, слишком человеческое. Книга для свободных 

умов // Ницше Ф. Сочинения: В 2 т. – М., 1990. – Т. 1. – С. 368.  
2 Там же. – С. 239. 



Цивилизация киборгов? 

 

21

жизни, составляющей, которая осмысливается и целенаправленно 
формируется. 

И такое формирование в цивилизационном смысле есть прак-
тика христианства, точнее – церковная практика христианства.  

Какая философия подготовила эту практику? 
Это философия, которая соотносит типы цивилизационной 

сущности человека как носителя власти, как носителя богатства и 
носителя истины как «чистого духа». 

Проблема определения истины бытия человека как человека 
в этом контексте встает не как проблема определения естественных 
предпосылок его рождения, созревания, жизни как взрослой особи 
и жизни в старости, а как выявление его константой сущности, 
определяющей истину его бытия как цивилизационного субъекта. 
Что определяет эту истину – власть как способность диктовать 
свою волю другим; богатство как способность притягивать к себе 
других и влиять на них таким образом, чтобы они служили тебе; 
или нечто иное? 

Это – ключевая цивилизационная проблема, то или иное ре-
шение которой влияет на внутренний смысл, этос формирующихся 
исторических цивилизаций. Ницше пришел к выводу о необходи-
мости кардинальной переоценки цивилизационной эволюции Ев-
ропы, полагая, что она определялась неправильной трактовкой ис-
тины, и требуя коренного пересмотра истины «…теологов и всего, 
что от плоти и крови теологов, – всей нашей философии»1. Под 
«нашей философией» он прежде всего имеет в виду немецкую фи-
лософию, включая Канта. Немецкие философы, полагает Ницше, 
«из реальности сделали “видимость”, из совершенно изолганного 
мира, мира сущего, сделали реальность... Успех Канта есть лишь 
успех теолога...»2.  

Философия, которая определяет адекватность истины иде-
ального образца, объявляется Ницше философией декаданса, куль-
тивирования ошибочного противоприродного инстинкта, а значит 
и упадка, движения в сторону «ничто», нигилизма. Необходим ре-
шительный поворот к реальности. Такова логика рассуждений 

                                           
1 Ницше Ф. Антихрист. Проклятие христианству // Ницше Ф. Сочинения:  

В 2 т. – М., 1990. – Т. 2. – C. 636.  
2 Там же. – C. 638.  



I. СТАТЬИ 

 

22

Ницше. Она отталкивается от макроскопической оценки истории 
философской мысли Запада. Ницше усматривает два фатальных 
удара, изменивших правильное направление философской мысли 
Запада. Первый якобы нанес Сократ, который поставил под вопрос 
истины, добытые предшествующими философскими школами, и 
вместе с тем проложил путь к триумфу метафизики Платона. 

Второй фатальный удар нанесли немцы, которые, по выра-
жению Ницше, лишили Европу последней великой культурной 
жатвы, культуры Ренессанса, означавшей переоценку христианских 
ценностей, попытку принести победу противоположным благород-
ным ценностям. «Ах, эти немцы, – восклицает Ницше, – чего они 
уже нам стоили!.. Почти за тысячу лет они все сбили и перепута-
ли... Они имеют также на совести самый нечистоплотный род хри-
стианства, какой только есть, самый неисцелимый, самый неопро-
вержимый – протестантизм...»1 И далее «Христианская церковь 
ничего не оставила не тронутым в своей порче, она обесценила 
всякую ценность, из всякой истины она сделала ложь, из всего че-
стного – душевную низость»2. 

Что же составляет сущность той порчи, которую несет с собой 
христианство? Она толкуется как контрапункт жизни. «Сама 
жизнь, – замечает Ницше, – ценится мною как инстинкт роста, ус-
тойчивости, накопления сил, власти: где недостает воли к власти, 
там упадок»3. «Христианство называют религией сострадания... Че-
рез сострадание теряется сила»4. «Сострадание увлекает в ничто!»5.  

Порча находит свое проявление в трех добродетелях христи-
анства – вере, надежде и любви. Вера как абсолютная добродетель 
означает, что само по себе безразлично, истинно ли то или другое, 
но в высшей степени важно, насколько верят, что оно истинно; 
тем самым действительный путь к истине становится запрещенным 
путем. 

                                           
1 Ницше Ф. Антихрист. Проклятие христианству // Ницше Ф. Сочинения:  

В 2 т. – М., 1990. – Т. 2. – C. 691. 
2 Там же. – C. 692. 
3 Там же. – C. 635. 
4 Там же.  
5 Там же. – С. 636. 



Цивилизация киборгов? 

 

23

Надежда как жизненный стимул также становится более зна-
чимой, нежели действительное счастье. Надежда – это средство 
поддержки несчастных. Греки считали надежду злом, и злом ко-
варным, которое хранилось в ларце зла.  

Любовь – это такое состояние, которое заставляет человека 
видеть вещи не такими, какие они есть на самом деле. Это сила, 
услаждающая и преобразующая, заставляющая человека вытерпеть 
все, переносить любые злоключения.  

Все три христианских добродетели Ницше называет хитро-
стями. И здесь он отмечает большую зрелость Востока, который в 
лице буддизма не прибегает к подобным хитростям1.  

Церковь обеспечивает «постоянное пребывание в мире, кото-
рый не соприкасается более ни с каким родом реальности, в мире 
лишь «внутреннем»; «истинном», «вечном»2. Когда церковь гово-
рит: «Царство Божие внутри вас», она тем самым постулирует ре-
альность духа, идеального мира, который определяется как высшая 
ценность, придающая цивилизации статус истины. С точки зрения 
Ницше, понятие о «духе» не имеет никакого смысла. С точки зре-
ния физиолога, здесь уместно применить совершенно иное слово, 
отражающее последнее логическое выражение инстинкта ненавис-
ти против всякой реальности. 

Но как в таком случае быть с реальностью Спасителя, духов-
ную силу которого невозможно назвать «хитростью»? 

Практическим прецедентом реализации истинной философии 
жизни Ницше считал Римскую империю. Знакомство с историей 
Римской империи, ее провинций раскрывает величественный за-
мысел. Это, утверждает Ницше, было замечательнейшее художест-
венное произведение, рассчитанное на тысячелетия. 

Кто же погубил Рим, а вместе с тем и жатву античной куль-
туры? Это – не столько военная сила варваров, как считали многие, 
сколько духовный червь, который разъел Рим изнутри. Это было 
христианство. Гений апостола Павла заключается в том, что он 
суммировал подземные культы Осириса, Великой Матери, Митры, 
стремясь вместе с тем превзойти их. Выдвинув веру в бессмертие 

                                           
1 Ницше Ф. Антихрист. Проклятие христианству // Ницше Ф. Сочинения:  

В 2 т. – М., 1990. – Т. 2. – C. 649. 
2 Там же. – C. 655.  



I. СТАТЬИ 

 

24

души, Павел обесценил «мир», а понятие «ад» дало ему духовное 
господство над Римом. Поскольку «потустороннее» умерщвляет 
жизнь, то христианство, по мысли Ницше, совпадает с нигилизмом. 
Христианский нигилизм, скрывая в себе мстительность иудаизма 
по отношению к господству Рима и мелкую зависть, поднимает 
наверх все жалкое, страдающее и охваченное дурными чувствами 
из-за своего ничтожества. Наверх поднимаются нечистоплотные 
существа. Это – общая парадигма восстания против иерархической 
пирамиды высокой культуры и аристократии. 

Было бы неверно утверждать, что Ницше относит к нечисто-
плотным существам, нигилистам всю массу людей, не входящих в 
состав высших каст. Это не так. Иерархия каст выражает высший 
закон самой жизни. Высокая культура – это пирамида; она может 
стоять только на широком основании. И как предпосылку она име-
ет сильную и здоровую посредственность. Посредственность – это 
не ругательство, а обозначение специфики основания, на котором 
покоится цивилизация. Ремесло, торговля, земледелие, наука, 
большая часть искусств – все, что содержится в понятии специаль-
ной деятельности, – согласуется с возможностями и желаниями тех 
слоев, которые Ницше относит к посредственности. В выполнении 
своих функций это большинство находит свое счастье, играет роль 
своего рода «интеллигентных машин». Иными словами, оно не 
претендует на общее цивилизационное руководство и управление. 
Быть мастером в чем-то одном, специалистом – это его естествен-
ный инстинкт и счастье. 

Высшие же касты стоят на страже высшего закона самой ци-
вилизационной жизни как целого. 

Провозгласив веру в бессмертие и тем самым уравняв всех, 
апостол Павел разрушил культурную иерархию, сделав пробоину в 
корабле цивилизации Рима, который в итоге пошел ко дну. 

Ницше противопоставляет пути духовного возвышения чело-
века, предложенного христианством, свой путь – путь усиления 
власти человека, опираясь на видение причин и следствий, отмечая 
иллюзорную веру в «чистую духовность». Он при этом не замечает 
глубокого противоречия своей позиции. Если «чистая духовность», 
продолженная апостолом Павлом, сумела погубить могучую импе-
рию, то не значит ли это, что она является реальной силой на пути 
к власти, о которой рассуждает Ницше, как главной цели жизни? 



Цивилизация киборгов? 

 

25

Избегая этого вопроса, Ницше намечает два пути преодоления сла-
бостей человека на пути к власти. 

Первый путь – это путь Кентавра, сочетания в человеке ци-
вилизованных и животных начал, хитрости разума и инстинкта 
зверя. 

Второй путь – это путь, намеченный Декартом, который вы-
сказал мысль, согласно которой животное можно рассматривать 
как машину. Продолжая эту мысль, Ницше утверждал, что из этой 
логики нельзя исключать и человека. Современные понятия о чело-
веке, считал он, развиваются именно в механическом направлении. 
Идея человека как машины в развернутом виде была сформулиро-
вана еще в XVIII в. Жюльеном Ламетри. Что вытекает из этой 
идеи? Если сущность человека совпадет с сущностью животного, а 
животное можно рассматривать как машину, то тогда жизнь чело-
века полностью расшифровывается с помощью законов механики и 
других областей естественно-научного знания. Но исчерпывает ли 
богатство этого знания сущность человека? Этот вопрос в свое 
время поставил Ф.М. Достоевский, указавший на наличие в чело-
веке такого «подполья», постижение которого не доступно естест-
венно-научным методам. 

 
2. «Подполье» человека 

 
Культ Разума, провозглашенный Французской революцией, 

создал такую атмосферу, которая родила новую интеллектуальную 
доминанту, сформировавшую веру в то, что на основе открытия 
законов социального развития можно предсказывать ход событий с 
такой же точностью, с какой предсказывается движение небесных 
тел на основе познанных законов механики. Крылатая фраза соз-
давшего небесную механику Пьера Симона Лапласа, что он в про-
цессе создания теории не нуждался в гипотезе Бога, отражала веру 
в безусловную силу механики, способной с необычайной точностью 
предсказывать положение тел, если известны направление, скорость 
их движения и место положения в данный момент времени.  

Законы механики, таким образом, расшифровывали загадки 
динамики Вселенной. Если мыслить по аналогии, то социальные 
законы могут расшифровать загадки цивилизационной эволюции, а 
значит, и ее конечный результат.  



I. СТАТЬИ 

 

26

Теперь, считал Ф. Ницше, «люди должны сами ставить себе 
вселенские, объемлющие всю землю, цели»1. И если человечество 
не хочет погубить себя, то должно быть найдено «в неизвестном 
доселе размере знание условий культуры как научное мерило для 
вселенских целей. В этом состоит огромная задача великих умов 
ближайшего века»2.  

Ближайший для Ф. Ницше век – это век двадцатый, который 
как раз и характеризуется тем, что основные политические игроки, 
действующие на мировой арене, вооружили себя именно вселен-
скими целями, выработка которых была ключевым условием их 
влияния в мире. Это означало, что можно определить вселенскую 
парадигму человеческого общежития, которая будет совпадать с 
конечной целью мировой истории. Иными словами, не будет ни-
какого позитивного смысла менять эту парадигму, поскольку такое 
изменение создает условия лишь для отката назад, а значит, для 
деструктивного витка мировой цивилизации.  

О возможности такого витка и предупреждал Фр. Ницше. Он 
считал, что можно предположить, что «все человечество есть лишь 
одна ограниченная во времени фаза в развитии определенного жи-
вотного вида – так что человек возник из обезьяны и снова станет 
обезьяной... С каким-либо позднейшим упадком всей земной куль-
туры может наступить... озверение человека, вплоть до уровня 
обезьяны. Именно потому, что мы можем представить себе эту 
перспективу, мы, быть может, в состоянии предупредить такой ко-
нец истории»3. Та сила, независимо от ее формы, которая является 
носителем общего Разума, может наделяться особыми полномо-
чиями. Это полномочия руководить движением общества к конеч-
ной стадии, которая предупреждает возможность озверения чело-
вечества.  

И здесь вырисовываются виртуально два пути. Первый путь 
может восприниматься как желанная цель всех, всего человечества, 
как торжество общности, нейтрализующей всякие устремления, 
противоречащие всеобщей цели. Парадигме вселенской цели соот-

                                           
1 Ницше Ф. Сочинения: В 2 т. – М., 1990. – Т. 1. – С.  255.  
2 Там же. – С. 255–256. 
3 Там же. – С. 371. 



Цивилизация киборгов? 

 

27

ветствует плановая экономика и социалистическая структура об-
щественных отношений.  

Вселенская цель, однако, может толковаться и как макси-
мальная свобода каждого. При этом предполагается, что каждый, 
исходя из собственных интересов, будет выбирать разумную сво-
боду. Этой парадигме свободного выбора соответствуют принципы 
рыночной экономики и демократии. Здесь суверенитет индивиду-
ального разума в своем интегральном выражении кажется совпа-
дающим с торжеством общего разума, складывающегося из сво-
бодных разумных действий всех вместе и каждого в отдельности.  

Таким образом, универсальность вселенской цели предстает 
в своем расщепленном виде, что на практике должно вести к ци-
вилизационному расколу человечества, к противостоянию общест-
венных систем и образов жизни. Исторически так произошло и на 
практике. Торжество идеи универсального разума, определяющего 
конечную цель истории, обернулось реальной возможностью само-
деструкции цивилизации.  

Возникают вопросы: если принципы Разума универсальны, 
то почему возникает расщепленность вселенской цели; существует 
ли общий исток расщепления в толковании универсальности все-
ленской цели, или же это расщепление является следствием теоре-
тических слабостей, которые могут быть преодолены, и таким об-
разом будет доказана возможность однозначного решения 
проблемы универсальной вселенской цели, способной объединить 
все человечество и завершить историческую эволюцию цивилиза-
ции в ее окончательной и высшей точке? Чтобы прояснить ситуа-
цию, необходимо учитывать то обстоятельство, что сама возмож-
ность универсальности вселенской цели опирается на некоторые 
априорные допущения. Главное из них состоит в том, что все на-
ции, все народы, как и все люди, примерно одинаково должны 
представлять себе условия счастливой жизни. Соответственно со-
циальная структура, наиболее эффективно ведущая к реализации 
этих представлений, и должна считаться идеальной структурой, 
указывающей путь к универсальной вселенской цели. Имеется в 
виду, что человечество в целом, каждый отдельный народ «прого-
лосует» за такое общество, и сделает все, чтобы оно стало реально-
стью и чтобы по возможности сохранить его навсегда. Когда люди 
увидят и почувствуют на себе прекрасные плоды перестройки, у 



I. СТАТЬИ 

 

28

них хватит ума оставить разного рода благоглупости, нелепые ка-
призы и следовать в русле открытых социальной наукой законов. 
Доминирование макроскопических подходов в социальных теориях 
обусловлено тем, что такие подходы удобны для разработки и реа-
лизации политических программ. Политические программы ориен-
тированы на крупные общественные силы, классы, национальные и 
религиозные группы, на ключевые условия жизни и успешного 
функционирования общества – экономику, политику, культуру. 
Соответственно в формулировке стратегических целей политики и 
присутствуют в «снятом виде» эти крупные силы и эти ключевые 
условия. Они кажутся решающими, определяющими, заслуживаю-
щими того, чтобы главным образом именно их учитывать в поли-
тической игре, если эта игра ведется серьезно. 

Однако возникает вопрос, чем объясняются стратегические 
неудачи в политике, которая казалась разумной, исходила из инте-
ресов крупных сил и ключевых условий жизни общества? Так, на 
наших глазах произошло отречение политических лидеров, кляв-
шихся в верности делу международного коммунизма, от собствен-
ных убеждений. Но и обещания утверждать свободу народов по-
всюду в мире оборачиваются «высокоточными» массированными 
бомбардировками суверенных государств и их оккупацией, созда-
нием технических возможностей для нанесения безответных ядер-
ных ударов по «непослушным» изгоям. Эти моменты характеризо-
вали цивилизационную эволюцию в ХХ в. и захватывают теперь 
ХХI в. Они требуют своего объяснения. Возможное объяснение 
заключается в том, что «макроскопические» подходы оставляют 
без внимания те кажущиеся «незначительными» силы, которые 
действуют на «микроскопическом» уровне. Дело в том, что пове-
дение отдельного индивида и мотивы этого поведения не могут 
изменить цивилизационную ситуацию в целом. Но если эти мотивы 
обретают всеобщий смысл, они превращаются в грозную силу.  

Социальная наука в известном смысле повторяет эволюцию 
естествознания. Небесная механика Лапласа, казалось бы, объясняла 
динамику Вселенной, но она не учитывала специфики физических 
процессов, происходящих на атомном уровне, уровне элементар-
ных частиц и, соответственно, не могла объяснять и прогнозиро-
вать, скажем, процессы, происходящие на Солнце, а значит и судь-
бу всей Солнечной системы, в которую включена и планета Земля. 



Цивилизация киборгов? 

 

29

Как определить, что происходит на «атомном уровне» циви-
лизационной эволюции? Определить это непросто, но ХХ в. пока-
зал, что именно этот уровень определяет глобальные колебания от 
капитализма к социализму и от социализма к капитализму. Уни-
версальные вселенские цели, постулируемые независимо от целей 
«атомного уровня» цивилизации, оказываются в специфическом 
вакууме, вне человеческой почвы цивилизационной реальности. 

Однако расшифровать состав этой почвы, действие ее сущ-
ностных сил традиционная социальная наука, берущая на вооруже-
ние эмпирические методы естественных наук, оказывается не в со-
стоянии. Здесь вступают в силу специфические факторы, которые 
являются предметом гуманитарного знания и объектом его методо-
логии. Прежде всего это и сходная проблема Смысла бытия чело-
века в мире. Эта проблема вытекает из ответа, который, согласно 
легенде, дал мудрый Селен на вопрос царя Мидаса: «Что является 
наилучшим для человека?». Человеку лучше не знать правдивого 
ответа на этот вопрос, ибо наилучшим для него является не родить-
ся вообще, а поскольку для уже родившегося это невозможно, то 
тогда наилучшим для него является самая ранняя смерть.  

Мы имеем вселенскую универсальную ситуацию человека, 
и это есть та истина, которая фиксируется гуманитарным знанием. 
Гуманитарное знание повсюду, где оно обретает философскую зре-
лость, фиксирует эту истину, как истину факта. Самосознание, 
опирающееся на эту истину, можно определить как саспенс (Sus-
pense) – состояние «подвешенности», неопределенности, страха и 
ожидания трагической развязки, финала жизни. Это и есть действи-
тельная почва цивилизации на ее «атомном» уровне. Именно эта 
почва и формирует «подполье» человека, те скрытые мотивы, кото-
рые определяют странность его поведения, видимую иррациональ-
ность и кажущуюся необъяснимость духовной жизни цивилизации и 
ее материальной оболочки. Индивид, как момент цивилизационно-
го целого, может находить свое личное решение ситуации, обрисо-
ванной Селеном. Осознание саспенса может подталкивать к воз-
врату в состояние «естественного человека», к вытеснению истины 
самосознания, идеализации инстинктивных, близких к животным 
формам поведения. Идеализация естественной «простоты» бытия, 
однако, всегда носит искусственный характер. Возврат к образу 
жизни «естественного человека» уже не может вытеснить открытой 



I. СТАТЬИ 

 

30

истины. «Прелестный пастушок», как ориентация образа жизни 
аристократа, хорош для театральных постановок, литературных 
экзерсисов, загородного отдыха на пленэре, но не для серьезной 
философии действительной жизни. Человек, знающий истину фак-
та вселенской универсальной ситуации человека как истину само-
сознания, – это человек цивилизации и вместе с тем человек, обре-
тающий знание своей свободы в отношении к собственной жизни.  

Эта фундаментальная особенность поведения человека при-
влекала пристальное внимание Ф.М. Достоевского. 

Достоевский критически относился к тем позитивистским 
доктринам, которые отождествляли законы общественного разви-
тия с законами природы. «Следственно, – писал он, – эти законы 
природы стоит только открыть, и уж за поступки свои человек от-
вечать не будет и жить ему будет чрезвычайно легко. Все поступки 
человеческие, само собою, будут расписаны тогда по этим законам, 
математически, вроде таблицы логарифмов, до 108 000, и занесены 
в календарь, или, еще лучше того, появятся некоторые благонаме-
ренные издания вроде теперешних энциклопедических лексиконов, 
в которых все будет так точно исчислено и обозначено, что на све-
те уже не будет более поступков и приключений»1. 

Эти представления опирались на постулат о рациональной 
природе человека, способного просчитать свою выгоду здесь и те-
перь и принять наиболее разумное решение с выгодой для себя. 
Соответственно там, где для человека создаются условия лучшей 
жизни, возможность для счастья, получения новых земных благ, 
отдыха, он неизбежно и неотвратимо будет двигаться в этом и 
только в этом единственном направлении. На этом и основано пред-
ставление о возможности достижения универсальных вселенских 
целей и о тождестве законов природы и общества в силу их «жест-
кого» детерминизма. Знания причин позволяет с точностью пред-
сказывать вытекающие из них следствия. Соответственно, опреде-
лив необходимые культурные условия, мы можем предсказать 
возможность такого состояния общества, когда все люди будут 
удовлетворены своим положением, счастливы, а это и будет означать 
возможность рождения финальной стадии исторической эволюции. 

                                           
1 Достоевский Ф.М. Записки из подполья // Достоевский Ф.М. Полное соб-

рание сочинений: В 30 т. – Ленинград: Наука, 1973. – Т. 5. – С. 112–113.  



Цивилизация киборгов? 

 

31

Достоевский, однако, задавал вопрос, захочет ли человек 
жить в таком идеальном завершенном социальном здании? Воз-
можно, он любит это здание только издали, а отнюдь не вблизи, 
быть может, он сам инстинктивно боится достигнуть цели и до-
вершить созидаемое здание? «...Человек любит созидать и дороги 
прокладывать. Это бесспорно. Но отчего же он до страсти любит 
тоже разрушение и хаос?»1 «Вот муравьи совершенно другого вку-
са. У них есть одно удивительное здание в этом же роде, навеки 
нерушимое, – муравейник»2. Человек не верит в конечную стадию 
и более того – не хочет ее, даже если она будет представляться как 
рай на земле, как совершенная в своем роде организация. Значит ли 
это, что человек не принадлежит к виду Homo sapiens, что он про-
сто глуп? Достоевский полагает, что человек не глуп; он просто 
неблагодарное и неблагонравное существо. «Я даже думаю, – ут-
верждает Достоевский, – что самое лучшее определение человека – 
это: существо на двух ногах и неблагодарное. Но это еще не все; 
это еще не главный недостаток его; главнейший недостаток его – 
это постоянное неблагонравие, постоянное, начиная от Всемирного 
потопа до Шлезвиг–Гольштейнского периода судеб человеческих. 
Неблагонравие, а следственно, и неблагоразумие»3. 

Достоевский в качестве примера приводил поведение Клео-
патры, которая любила втыкать золотые булавки в груди своих не-
вольниц и находила наслаждение в их криках и корчах. Говорят, 
что это были варварские времена. Но, действительно, ХХ век – век 
триумфа науки, и, казалось бы, его нельзя назвать варварским. Ме-
жду тем он породил невиданные масштабы патологической жесто-
кости. Эта патология переходит и в XXI в. 

Возникает вопрос: можно ли приучить человека поступать 
так, как ему указывают разум и науки?  

Человек, по мысли Достоевского, ко всему положительному 
благоразумию прилагает свой фантастический элемент и делает 
это, чтобы настоять на своем. Без власти и тиранства над кем-
нибудь он не может прожить. Чтобы не стать фортепьянной кла-

                                           
1 Достоевский Ф.М. Записки из подполья // Достоевский Ф.М. Полное соб-

рание сочинений: В 30 т. – Ленинград: Наука, 1973. – Т. 5. – С. 118.  
2 Там же. 
3 Там же. – С. 115–116. 



I. СТАТЬИ 

 

32

вишей, запрограммированной науками даже в самых благородных 
целях, он рискнет пряниками, и нарочно пожелает самого пагубно-
го вздора, самой неэкономической бессмыслицы. «Свое собствен-
ное, вольное и свободное хотение, – пишет Достоевский, – свой 
собственный, хотя бы самый дикий каприз, своя фантазия, раздра-
женная иногда хотя бы даже до сумасшествия, – вот это-то все и 
есть та самая выгодная выгода, которая ни под какую классифика-
цию не подходит и от которой все системы и теории постоянно 
разлетаются к черту...»1 Такой тип поведения определяется реаль-
ной ситуацией человека, знающего, в отличие от животного, эту 
ситуацию, заглянувшего в бездну «ничто» и вернувшегося из этой 
бездны в феноменальный мир. Это уже другой человек, во многом 
непредсказуемый, о чем и размышляет Ф.М. Достоевский в «За-
писках из подполья».  

 
3. Метафизика творчества 

 
«Соприкосновение» самосознания человека с «ничто» опре-

деляет исходное основание его свободы, а значит, и действитель-
ную возможность творческой активности, которая может иметь как 
позитивную, так и деструктивную направленность. Обеспечение 
сохранности жизни – это та ключевая задача цивилизации, которая 
объясняет своеобразие и единство ее исторических форм. Цивили-
зация утверждает абсолютный характер ценностей, их вечность. 
Свобода индивидуальности «гаснет» в коллективном теле цивили-
зации. Вместе с тем, поскольку отдельный индивид включается в 
коллективное тело цивилизации, он несет в себе потенцию абсо-
лютной свободы, обретая, таким образом, своеобразное качество 
неопределенности, обусловленной сочетанием взаимоисключаю-
щих ипостасей бытия: абсолютных цивилизационных ценностей и 
абсолютной индивидуальной свободы. 

На почве абсолютной индивидуальной свободы рождается 
специфическая психология. Человек, заглянувший в бездну «ни-
что» как ситуацию своего потенциального небытия, находит непо-
средственное лекарство от охватывающего его ужаса в личине ве-

                                           
1 Достоевский Ф.М. Записки из подполья // Достоевский Ф.М. Полное соб-

рание сочинений: В 30 т. – Ленинград: Наука, 1973. – Т. 5. – С. 119. 



Цивилизация киборгов? 

 

33

селости. Личина веселости – это форма психологической амнезии, 
которая питается знанием абсолютной свободы, свободы от всего. 
Это веселость особого рода, отличающаяся от смеха идиота, кото-
рый смеется над всем вообще в силу своей неспособности отличать 
подлинные цивилизационные ценности от повседневных глупостей 
жизни. 

Личина веселости человека, знающего «ничто», – это форма 
амнезии, осознания невозможности решения проблемы конечного 
смысла.  

Веселость знающего питается видимостью истинности пози-
ции иронии, которая не позволяет остановиться на определенности 
нравственных, эстетических и социальных истин. Значит ли это, 
что исчезает и базис нравственного и социального долга, выполне-
ния цивилизационных форм самореализации личности? Если это 
так, то возникает и трагизм ситуации личности, поскольку ее внут-
ренней сущностью становится пустота. Личность, заглянувшая в 
бездну «ничто» и принявшая личину иронической веселости, вос-
принимая духовную пустоту, становится персонифицированным 
ничтожеством, которое лишь маскируется субъективным самовоз-
вышением над всем, имеющим ценностные цивилизационные оп-
ределения.  

Как виртуальное всеобщее явление гордыня персонифициро-
ванного ничтожества – это скрытая угроза цивилизации. Самовоз-
вышение ироника, как якобы знающего действительную истину, 
ведет к противопоставлению себя исторически сложившейся циви-
лизационной реальности и внутреннему признанию права кроить 
мир по собственному произволу. И здесь открывается грань, отде-
ляющая объективность абсолютного в цивилизационных ценностях 
от их перевернутого с ног на голову субъективного восприятия в 
сознании ироника. Ироник стремится к достижению состояния Аб-
солюта, т.е. верховного судьи над реалиями цивилизационной 
жизни. Это состояние становится массовым в ситуации духовного 
кризиса общества, так называемой «гибели богов». Ключевая 
функция цивилизации заключается в формировании эмпирически 
реального противовеса потенции универсального нигилизма. Но 
как это возможно? Это становится возможным лишь в том случае, 
если цивилизация находит общие пути создания и утверждения 
возвышенного цивилизационного мира, в качестве постоянно дей-



I. СТАТЬИ 

 

34

ствующего контрапункта трагизма ситуации бытия человека. В ме-
диуме возвышенного мира человек обретает смысл и превращается 
в «новую тварь».  

Исторически возникают два пути обретения смысла. 
Первый путь – это включение массы в фактическое, практи-

чески действенное созидание возвышенного цивилизационного 
мира как эмпирической реальности: грандиозных храмовых со-
оружений, пластических форм искусства, священных текстов и це-
ремониалов. Перед каждым человеком как реальность возникает 
объективно данное Бытие, функционирующее по особым законам, 
законам не от мира сего, т.е. не законам быта, а законам, которым 
подчиняется Бытие Универсума. Это – вечное Бытие. Человек, 
приобщаясь к этому Бытию, превращается в составную часть веч-
ной жизни Универсума. Поскольку формируется постоянное обще-
ние индивида с этим миром, то оно охватывает всю его жизнь – от 
рождения и до смерти. Тем самым сужается или полностью вытес-
няется духовное пространство, являющееся средой универсального 
нигилизма. 

В противостоянии взаимоисключающих истин победа в ко-
нечном счете остается за цивилизационной истиной. 

Второй путь совпадает с мистическим трансом, в процессе 
которого человек субъективно переживает внутреннее слияние с 
высшими формами бытия. При всем разнообразии форм транса – от 
шаманских ритуальных танцев и греческих мистерий, которые со-
провождают культовые церемонии, посвященные Вакху и Церере, 
до современных массовых фестивалей рок-музыки – для них харак-
терны идентичные процессы эмпирического сопереживания 
контакта с высшим бытием, слияния с ним. Таким образом, и 
внешний и внутренний опыт человека свидетельствует о заполнен-
ности цивилизационного мира высшими формами Бытия. И это 
становится фактом его жизни.  

Принятие этого факта означает для человека принятие на се-
бя бремени ответственности за удержание абсолютного Смысла 
цивилизационных ценностей. Человек включается в бытие цивили-
зации через посредство сопереживания Бытия не от мира сего. 

Освобождение от бремени цивилизационных забот – это 
оживление веселости внешне сходной с метафизической весело-
стью, возникающей в результате соприкосновения самосознания 



Цивилизация киборгов? 

 

35

человека с «ничто». Однако это – веселость иного рода, не резуль-
тат озабоченности проблемой жизни и смерти, а продукт цивилиза-
ционной безответственности. 

Ницше в своей работе «Рождение трагедии из духа музыки» 
отмечал факт возникновения «греческой веселости» как результат 
господства пятого сословия – сословия рабов – в области душевно-
го строя. «Греческая веселость, – отмечал Фр. Ницше, – это веселье 
раба, не знающего никакой тяжелой ответственности, не стремяще-
гося ни к чему великому, не умеющего ценить что-либо прошлое 
или будущее выше настоящего»1. Если доминантой душевного 
строя общества становится веселость раба, то это симптом фунда-
ментального цивилизационного кризиса. 

В Греции цивилизационный кризис выразился в эрозии куль-
тов богов Аполлона и Диониса. Культ Аполлона формировал ду-
ховный механизм индивидуации. Под индивидуацией имелось в 
виду создание прекрасных вечных форм искусства, характеризую-
щихся гармонией и чувством меры. «Аполлон, – утверждал Ниц-
ше, – стоит передо мной как просветляющий гений principii indi-
viduationis, при помощи которого только и достигается истинное 
спасение и освобождение в иллюзии»2. Подлинное спасение, одна-
ко, как полагал Ницше, невозможно посредством иллюзии. Но что 
может заменить иллюзию спасения? Это возможно лишь через тра-
гедию, которая проясняется в культе Диониса, разбивающем оковы 
индивидуации. Этот культ, как мистический ликующий зов, откры-
вает путь к Матерям бытия, к сокровеннейшей сердцевине вещей. 
Это – путь музыки, а не пластических искусств. Соответственно к 
оценке музыки прилагаются иные эстетические принципы, нежели 
ко всем пластическим искусствам. К ней неприложима категория 
красоты. Это утверждение Рихарда Вагнера, по мысли Ницше, есть 
вечная истина. Она позволяет преодолеть ошибочную эстетику, 
которая требует от музыки действия, подобного действию произве-
дений пластического искусства, а именно: возбуждения чувства 
наслаждения прекрасными формами3.  

                                           
1 Ницше Ф. Рождение трагедии из духа музыки // Ницше Ф. Сочинения:  

В 2 т. – М., 1990. – Т. 1. – С. 98. 
2 Там же. – С. 117. 
3 Там же. – С. 118. 



I. СТАТЬИ 

 

36

Из логики рассуждений Ницше следует, что если музыка 
идет путем создания прекрасных форм, то она становится в тот же 
ряд искусств, при помощи которых истинное спасение и освобож-
дение видится в иллюзии. 

Очевидно, однако, что освобождение от иллюзии означает 
возвращение к трагизму глобальной ситуации человека. Как же 
возможно сохранение жизни в этой ситуации? И какова роль музы-
ки в контексте трагической ситуации человека? Здесь встает во-
прос об отношении музыки к образу и понятию, которые лежат в 
основе классических искусств. Ведь именно образ и понятие, как 
отражение реальности, несут в себе истину. Если разрушается об-
разно-понятийная сущность искусства, то что происходит с исти-
ной? Не происходит ли и ее разрушение? Истина не разрушается в 
том случае, если толкование реальности не ограничивается пред-
метностью. Если существует реальность, которая не тождественна 
предметности, то истинное знание о ней должно иметь специфиче-
скую форму.  

Для прояснения этой гносеологической проблемы Ницше об-
ращается к работе Артура Шопенгауэра «Мир как воля и представ-
ление». Музыка, полагал Шопенгауэр, если ее рассматривать как 
истинное выражение мира, есть в высшей степени обобщенный 
язык, который даже ко всеобщности понятий относится приблизи-
тельно так же, как эти последние к отдельным вещам. Но ее всеобщ-
ность – это не формальная всеобщность логической абстракции. 
Всеобщность музыки Шопенгауэр сопоставляет с геометрическими 
фигурами как общими формами возможных объектов опыта. Буду-
чи применимы ко всем объектам, они между тем не абстрактны, а 
остаются наглядными. Бесконечное множество возможных мело-
дий также может выражать все возможные стремления, возбужде-
ния, проявления воли, но всегда при этом сохраняя всеобщность 
своей формы без какого-либо конкретного «вещества». Музыка 
отличается от всех других искусств тем, что она не является ото-
бражением объективных явлений и объективной воли. Она есть 
непосредственный образ самой воли как таковой и оказывается по 
отношению к любому физическому началу шире – метафизиче-
ским началом. Мир, считает Шопенгауэр, можно с равным правом 
назвать как воплощенной музыкой, так и воплощенной волей.  



Цивилизация киборгов? 

 

37

И это определяет специфику ее истинности как выражения под-
линной сущности мира.  

Как самостоятельное движение духа музыка обладает спо-
собностью порождать важный для сохранения цивилизации миф, а 
именно – трагический миф. Вместо иллюзий красоты этот миф 
рождает понимание радости, возникающей в связи со смертью, 
уничтожением индивида. Это – парадокс мифа. Этот парадокс на-
ходит свое объяснение именно в контексте духа музыки. Миф по-
рывает с иллюзией спасения индивида, признавая неизбежность его 
гибели. Однако метафизическая сущность музыки побуждает вос-
принимать миф о Дионисе как всеобщее явление жизни. Как из-
вестно, согласно мифу, будучи мальчиком, Дионис был разорван на 
куски титанами, что повергло Деметру в состояние вечной печали. 
Деметра вновь познала радость, когда ей сказали, что она снова 
может родить Диониса. Жизнь в этом смысле не уничтожается со 
смертью отдельного индивида. Трагедия, оставаясь на почве реаль-
ности, провозглашает веру в вечную жизнь. Музыка в ее специфи-
ческой всеобщности есть непосредственное воплощение этой идеи. 
Все, что возникает, должно быть готово к страданиям и гибели.  

Вместе с тем дионисическое искусство стремится убедить 
нас в вечной радостности существования, но исток этой радости 
следует видеть не в явлениях, а за явлениями, становясь на мгнове-
ние Первосущим и чувствуя его неукротимое и жадное стремление 
к жизни. Трагедия неизбежного уничтожения человека как индиви-
да порождает радость осознания вечности жизни; преодоление 
внешней красоты пластических искусств соединяется с приданием 
их образам символического значения, выражающего глубинный 
метафизический смысл противоречивой сущности жизни. 

Отвечая на вопрос «как, каким образом?», греки постигали 
общую метафизическую сущность жизни, лежащую в основе тра-
гедии, если эта сущность находится за пределами видимых явле-
ний, Ницше обращал особое внимание на функции дифирамбиче-
ского хора. Функция трагического хора, согласно его пониманию, 
есть драматический первофеномен, в котором человек видит себя 
превращенным, а затем действует, словно он вступил в другое тело 
и принял другой характер. Дифирамбический хор есть хор преоб-
раженных, забывающих о своем гражданском прошлом и нынеш-
нем социальном положении. Когда традиции трагедии были вытес-



I. СТАТЬИ 

 

38

нены изображением повседневной жизни с ее суетой, о которой 
каждый был способен высказать свое суждение, возник род драмы 
как новейшая комедия с ее непрерывным торжеством хитрости и 
пронырства. Эллин потерял веру в свое бессмертие и утратил свою 
преображенную сущность. «Минута, острота, легкомыслие, причу-
да – вот, – замечает Ницше, – его высшие божества»1. И в этом за-
слуга Еврипида, который стал своеобразным учителем хора, но на 
этот раз – хора зрителей. 

Эта ситуация и порождает, как пишет Ницше, сиятельнейше-
го противника трагического мировоззрения в лице оптимистиче-
ской науки с ее праотцом Сократом во главе2. 

 
4. Сократическая культура  
и явление сверхчеловека 

 
Фигура Сократа привлекает особое внимание цивилизацион-

ных теоретиков и историков культуры, поскольку именно Сократ 
поставил под вопрос смысл мифа как основания правильного ду-
ховного перевоплощения человека. Но каким образом можно обес-
печить перевоплощение человека, если исключить мифологическую 
основу толкования смерти и веры в вечность жизни и бессмертие 
родовой сущности человека? 

Сократ практически доказал, что это возможно, поставив 
своеобразный эксперимент на собственной жизни. 

Он предстал перед афинским судом, обвинившим его в без-
божии и развращении молодежи. Он выступил в роли собственного 
адвоката, отвергнувшего обвинения в том, будто он испытует и ис-
следует все, что над землею, и все, что под землею, но при этом 
выдает ложь за правду. Он сослался на свидетельство своего друга 
Херефонта, который прибыл в Дельфы и обратился к оракулу с во-
просом, есть ли кто на свете мудрее Сократа. Пифия ответила, что 
никого нет мудрее. Проверяя это прорицание, Сократ обошел всех, 
слывших мудрецами, и убедился, что они не обладают мудростью, 
за что и заслужил их ненависть. Это были и государственные дея-

                                           
1 Ницше Ф. Рождение трагедии из духа музыки // Ницше Ф. Сочинения:  

В 2 т. – М., 1990. – Т. 1. – С. 98. 
2 Там же. – С. 117. 



Цивилизация киборгов? 

 

39

тели, и поэты, и люди, занимающиеся ручным трудом. Как оказа-
лось, их профессиональное мастерство не являлось гарантией муд-
рости. Мудрость предполагала знание смысла бытия человека, не 
как готовое представление мифа, а как результат определения ра-
зумных оснований истины. Как только претендентам на мудрость 
ставились разумные вопросы, они оказывались не в состоянии дать на 
них однозначный ответ. Сократ оказался мудрее всех, поскольку его 
исходной позицией был скептицизм, понимание того, что ничего, по 
правде, не стоит его мудрость и к ней еще нужно приблизиться пу-
тем размышления и рассуждения. Сократ отвергал обвинения в 
безбожии. Служение богу Сократ понимал как бескомпромиссное 
служение Истине. И нет большего блага, чем такое служение. Это 
касается всех вопросов, в том числе вопросов жизни и смерти. Ведь 
сегодня из афинян никто не знает ни того, говорил Сократ, что та-
кое смерть, ни даже того, не есть ли она для человека величайшее 
из благ, между тем ее боятся, словно знают наверное, что оно – ве-
личайшее из зол.  

Ключевым подтекстом аргументации Сократа было убежде-
ние в том, что для каждого необходимо прежде и сильнее всего 
заботиться не о теле и не о деньгах, но о душе, чтобы она была как 
можно лучше. Ибо от этого зависит, как сложится в целом жизнь 
человека и будет ли он счастлив в ней. А улучшение души возмож-
но лишь на основе знания. С этой точки зрения простая вера в сис-
тему мифов без философии оказывалась за рамками правильного 
мышления. Но как осуществляется правильное мышление? Оно 
осуществляется на основе соприкосновения сознания с идеальным 
миром Истины. Это – мир, доступный не каждому. Лишь чистая 
душа может подняться вслед за богами к чистому миру Истины и, 
соприкоснувшись с ним, обрести способность к правильным суж-
дениям. 

Каждый человек может ставить вопросы и искать на них от-
веты. Он может овладеть искусством речи. Но искусство речи и 
истина – это не одно и то же. 

В знании истины возникает своя иерархия. Это – не иерархия 
власти или богатства. Это – иерархия тех, душа которых соприкос-
нулась с наибольшей полнотой истины. Соответственно в иерархии 
людей, знающих истину, на первом месте стоят философы и лишь 
за ними идут носители власти и богатства. Философия Сократа им-



I. СТАТЬИ 

 

40

плицитно заключала в себе цивилизационные следствия, которые 
привели к качественному изменению понимания природы социаль-
ного детерминизма. 

Во-первых, она заключала в себе важную тенденцию отхода 
от мифологических представлений, согласно которым человек не 
может избежать своей судьбы. Если человек соприкоснулся с исти-
ной и следует ей, он может делать выбор и встать на правильный 
путь. Так поступил Сократ, отказавшись от побега и приняв реше-
ние афинского суда о собственной казни. 

Во-вторых, она утверждала власть Истины над материальной 
властью человека и властью богатства. 

В-третьих, она предопределила возможность того, что носи-
телем Истины может быть человек, не имеющий высокого соци-
ального статуса.  

Истина в этом смысле, не имея социальных барьеров и гра-
ниц, могла порождать своеобразное эхо, отзвук в душах людей, 
становясь основанием совести, т.е. общности разума. От хорового 
звучания Истины могли рушиться стены властного Иерихона. 

Важным следствием суда над Сократом стало новое отноше-
ние к смерти. 

Миф был генератором страха перед смертью. Но Сократ, по-
скольку он не побывал в царстве Аида, считал, что эта проблема 
требует рационального анализа, исследования природы души и ее 
судьбы после смерти человека. Если душа – это реальность, то 
следует понять, что происходит с этой реальностью в результате 
смерти. Сократ интерпретирует феномен смерти с двух точек зре-
ния. Во-первых, смерть трактуется как разделение души и тела. 
Между тем освобождение от влияния тела – это восхождение к Ис-
тине. Стало быть, и смерть следует рассматривать как достижение 
этого состояния. Во-вторых, смерть трактуется как момент всеоб-
щего закона перехода противоположностей друг в друга: малого в 
большое и обратно; холодного в горячее и обратно; слабого в силь-
ного и обратно и т.д. Если жизнь переходит в смерть, то следует 
допускать и обратный переход.  

Душу можно рассматривать как начало, которое управляет 
движением тела. Между тем первоначало не может исчезнуть, так 
как без него не было бы данного мира. По аналогии с первоначалом 
Сократ судил и о душе. 



Цивилизация киборгов? 

 

41

Вот почему Сократ проявил удивительное спокойствие, уз-
нав о смертном приговоре афинского суда. Он знал о смерти нечто 
такое, что позволяло преодолевать страх смерти, основываясь на 
доводах Разума. Доводы Сократа можно рассматривать как фило-
софское решение универсальной ситуации человека, позволяющее 
поставить надежную преграду на пути распространения духовного 
нигилизма и иронического отношения к фундаментальным цивили-
зационным ценностям. 

Сократ доказал, что его позиция – это не пустая декларация. 
Имея возможность путем побега избежать несправедливого приго-
вора, Сократ отклонил эту возможность. 

Философская позиция Сократа исторически стала основанием 
доминирующей в западном мире сократической культуры. В ме-
диуме этой культуры возникают и новые следствия поступков лю-
дей. Так, доносы на Сократа Мелита из-за обиды поэтов, Анита из-
за обиды ремесленников, Ликона из-за обиды ораторов, казавшиеся 
защитой человеческих интересов, исторически оборачиваются 
нравственным обвинением этих персонажей исторической драмы, 
поскольку они выступили против носителя Истины – Сократа. 

Казнь Сократа стала преступлением против сакральной Ис-
тины Разума. 

Сократическая культура – это не просто культура научного 
постижения явлений природы и ее законов. Культура естественно-
научного знания требует точно проверенного ответа на вопрос: 
«Что это?». Экспериментальная наука и рациональное доказа-
тельство, опирающееся на ясные исходные предпосылки, отцами 
которых в новое время стали Фрэнсис Бэкон и Ренэ Декарт, лежат в 
основании этой культуры. Сократическая культура, лежащая на 
протяжении двух тысячелетий в основе рациональной ментально-
сти западного общества, – это более широкое понятие, включаю-
щее признание приоритета нравственной истины. Приоритет нрав-
ственной истины образует новую универсальность ситуации 
человека, ставшую духовным семенем, из которого произросли 
критерии правильности цивилизации. Этот приоритет предопре-
делил и основания достоинства человека как носителя нравствен-
ной сакральности. 

Соответственно возникает постоянно движущаяся погранич-
ная линия между исторически сформировавшимися «неправиль-



I. СТАТЬИ 

 

42

ными» цивилизациями и духовно постигаемой «правильной» циви-
лизацией, в которой находят свое разрешение противоречия «не-
правильных» цивилизаций. Динамизм цивилизационной мысли во 
многом обусловлен именно этой пограничной линией. 

Реальное движение истории и его несоответствие критериям 
правильности вызывает раздражение и даже эмоциональное ожес-
точение в связи с тем, что правильная цивилизация оказывается 
недостижимой. Стало казаться, что философия и сократическая 
культура в целом влечет за собой смерть цивилизации.  

Наиболее определенно об этом сказал Фридрих Ницше. 
Ницше одним из первых стал говорить о том, что настало 

время четко сознавать границы сократической радости познания. 
Оно рождает широкое «пустынное море» знания, а нужно стре-
миться к какому-нибудь берегу. Он ссылался на пример Фауста, 
который мечется по всем факультетам из-за стремления к знанию, а 
предается магии и черту. Оптимизм знания, считал Ницше, мнил 
себя безграничным. Но если в итоге возникает «пустынное море», 
то встает вопрос о его полезности и продуктивности. Продуктив-
ность дела, о которой говорил Гёте, характеризуя личность Напо-
леона, основана на какой-то специфической истине знания, обла-
дающего определенностью в понимании реальных условий 
исторического творчества. Напряженность этой проблемы и кажет-
ся Ницше достаточным основанием для филиппик в адрес гносео-
логического оптимизма «Теоретического человека». Когда исчер-
пан пропагандистский эффект речей о достоинстве человека и 
достоинстве труда, то обществу приходится иметь дело с глубоко 
изменившимся массовым сознанием. Неспособность выполнить 
реальные требования, основанные на признании фундаментальных 
принципов правильной цивилизации, породит стремление отом-
стить не только за себя, но и за все предшествовавшие поколения. 
«Нет ничего страшнее, – пишет Ницше, – варварского сословия 
рабов, научившегося смотреть на свое существование как на неко-
торую несправедливость»1.  

Где же выход? Ницше видит выход в том, чтобы решительно 
отвергнуть притязание философии на универсальное значение и 

                                           
1 Ницше Ф. Рождение трагедии из духа музыки // Ницше Ф. Сочинения:  

В 2 т. – М., 1990. – Т. 1. – С. 127. 



Цивилизация киборгов? 

 

43

универсальные цели, реанимировать миф, который лежит в пара-
личе и без которого происходит вырождение всякой религии. 

Для этого нужно следовать тем путем, которым пошли Кант 
и Шопенгауэр, одержавшие победу над оптимизмом, скрыто лежа-
щим в существе логики, и показавшие, что пространство, время и 
причинность, как объективное основание безусловных и всеобщих 
законов, лишь возводят явление Майи в степень единственной и 
высшей реальности. А это значит, что наука не постигает сокро-
венной и истинной сущности вещей и должна «потесниться», усту-
пив пространство для мифа. Ницше считает, что это совершенно 
необходимо, чтобы освободить путь для культуры, которая призва-
на вытеснить сократическую культуру с занимаемых ею домини-
рующих позиций, опираясь на миф, постулировать знание целого 
как основу героического самосознания.  

Это культура трагическая: это мудрость, которая не подда-
ется соблазнам уклониться в область отдельных наук, направляет 
свои поиски к общей картине мира, стремится понять вечное стра-
дание как собственное страдание. 

Трагическая культура призвана преодолеть слабость культу-
ры, построенной на принципе науки, поскольку эта культура гиб-
нет, как только начинает становиться нелогичной, т.е. бежать от 
собственных последствий. Теоретический человек, заключает 
Ницше, уже не решается вверить себя страшному ледяному потоку 
бытия: перепуганный, он мечется взад и вперед, поскольку не мо-
жет принять природной жестокости вещей. Оставаясь вечно «кри-
тиком», бессильным и безрадостным, теоретический человек в глу-
бине своей души превращается в библиотекаря и корректора, 
который жалко слепнет от книжной пыли и опечаток.  

Трагическая культура – это «сдача» человека как сакрального 
носителя цивилизационного Разума, это обратный процесс пробу-
ждения дионисического духа, составляющего основу немецкого 
духа, не имеющего ничего общего с первоусловиями сократиче-
ской культуры. Немецкий дух, считает Ницше, породил силу, кото-
рая с точки зрения сократической культуры не находила ни объяс-
нения, ни оправдания, воспринималась как нечто необъяснимо 
ужасное и враждебно мощное. «Бог умер: теперь хотим мы, чтобы 



I. СТАТЬИ 

 

44

жил сверхчеловек»1, – говорит Ницше в своем философском ше-
девре «Так говорил Заратустра». Сверхчеловек становится первым 
и единственным не-человеком. Он – не человек: не ближний, не 
самый бедный, не самый страждущий, не самый лучший. «Если что 
я могу любить в человеке, так это только то, что он есть переход и 
гибель»2.  

Таким образом, трагическая культура смывает с человека 
любую печать сакральности, которая налагается на него культурой 
христианской и культурой сократической. Человек оказывается 
перед судом высших людей, качества которых тем более совер-
шенны, чем они более злы. Это – фундаментальное изменение от-
ношения к человеку, который попадает в ряд несовершенных соз-
даний. Это – некий материал, который есть просто объект для 
сверхчеловека или тех высших людей, которые сумели духовно 
выйти за пределы человека. 

Возникновение такой внутренней границы между высшими 
людьми и массой человеков как таковых было бы неправильно 
толковать как возврат к кастовой или сословной социальной струк-
туре. Касты и сословия – это составные части единой цивилизации. 
Здесь же человек оказывается вне цивилизации. Цивилизация по 
проекту трагической культуры помещается над человеком.  

Как известно, философию Ницше нередко считали тем ду-
ховным истоком, из которого черпала жизненные силы нацистская 
идеология. Видимо, было бы несправедливо предъявлять полный 
счет Ницше за все то, что творили своей политической практикой 
такие нацистские преступники, как Гитлер и Гиммлер. Но, однако, 
оценка смысла философских идей как таковых не оставляет сомне-
ния в том, что выход цивилизации за пределы человека означа-
ет вместе с тем и деструкцию подлинной цивилизационной ре-
альности как субъективной по своей природе. Такой выход – это 
событие мысли, имеющее непосредственное отношение к истори-
ческой судьбе человека, а в его лице и человечества в целом. Оста-
лось ли это событие мысли эпизодом второй половины XIX в., 
давшим практические плоды в XX в. и исчезнувшем навсегда, или 
же оно продолжает свою жизнь и работу и в наше время? 

                                           
1 Ницше Ф. Сочинения: В 2 т. – М., 1990. – Т. 2. – С. 207. 
2 Там же. 



Цивилизация киборгов? 

 

45

5. «Нечеловеческая» цивилизация:  
современные толкования 

 
Фр. Ницше искал решение ключевой проблемы цивилизации 

будущего в новой интерпретации истории. Эта интерпретация име-
ла амбивалентный характер. 

С одной стороны, он усматривал нужный путь в возрождении 
глубокого исторического прошлого – в законах Ману и учении За-
ратустры, в амбивалентном дионисийском и аполлоническом ми-
ровосприятии греков, а с другой – призывал к умению забывать 
историю. 

Ницше пишет: «Немыслимо жить без возможности забвения 
вообще... Существует... такая степень развития исторического чув-
ства, которая влечет за собой громадный ущерб для всего живого и 
в конце концов приводит к его гибели, будет ли то отдельный че-
ловек, или народ, или культура»1. Главное здесь – это забвение 
принципа Истины. «Способность вкладывать несправедливость в 
каждое суждение и ложное убеждение в каждый опыт позволяет 
человеку, несмотря на всю его несправедливость и все его ошибки, 
стоять перед всеми в своем неискоренимом здоровье и полной си-
ле, радуя все взоры, тогда как справедливый и образованный чело-
век падает вследствие своей неограниченности, постоянного дви-
жения линии его горизонта, так что он не может выпутаться из 
тонкой сети своей справедливости и истины и вернуться к своим 
непосредственным желаниям и влечениям»2.  

Философ увидел в стаде лошадей, пасущихся в степи, жую-
щих траву, отдыхающих и скачущих с утра до ночи, изо дня в день 
и не проявляющих каких-либо угрызений совести, то состояние, 
которое может быть предметом зависти. Что будет с обществом, 
если освободить человека от знания исторических грехов, грехов 
прошлого и ответственности за будущее? Может возникнуть со-
стояние общей веселости. 

Постоянная веселость – это состояние людей, лишенных от-
ветственности и совести, состояние счастья, несовместимое с 

                                           
1 Ницше Ф. О пользе и вреде истории для жизни // Ницше Ф. Сочинения:  

В 2 т. – М., 1990. – Т. 1. – С. 163. 
2 Там же. – С. 164. 



I. СТАТЬИ 

 

46

принципами сократической культуры. Но для этого необходимо 
забыть основоположения этой культуры, рассматривать способ-
ность к ее забвению как благо. 

Странным образом Ницше культивирует состояние общей 
веселости как состояние свободных от бремени совести людей, то-
гда как он сам применительно к Афинам полагал это состояние со-
стоянием, не чувствующим ответственности за общие дела госу-
дарства рабов. 

Для того чтобы освободить народ от чувства исторической 
ответственности, историческая наука нуждается в высшем надзоре 
и контроле, и рядом с ней должно находиться учение о гигиене 
жизни, которое призвано стать противоядием против заглушения 
жизни историческим, служить развитию истинного образования, 
если даже это образование повлечет за собой падение целой «деко-
ративной культуры».  

Ницше увидел исток нравственного напряжения человека  
в постоянном совершенствовании души, в утверждении истины и 
справедливости. Это – та исходная задача, решение которой и оп-
ределяет воспроизводство сократической культуры. Проблема 
внутреннего комфорта выявляла прогрессирующее обострение в 
связи с тем противоречием, которое нарастало между принципами 
сократической культуры и ключевыми ипостасями традиционной 
социальной практики, связанной с массовым убиением живого. 
Между духовными аспектами цивилизации и реальными аспек-
тами жизни возникает прогрессирующее нравственное напряжение. 

Вытеснение сократической культуры с занимаемых ею в об-
щественном самосознании доминирующих позиций становится ре-
альным механизмом снятия внутреннего нравственного напряже-
ния современного общества, путем «очищения» его от феномена 
совести. 

Возврат к инстинктам народа, однако, не давал решения тех 
цивилизационных проблем, с которыми столкнулось современное 
общество. Опыт ХХ в. наглядно показал, что человек, движимый 
инстинктами, сам становится реальной угрозой для цивилизации. 
Технический прогресс превратил эту угрозу в реальную возмож-
ность самодеструкции цивилизации, возникшую на переломе ХХ и 
ХХI вв. 



Цивилизация киборгов? 

 

47

Как казалось, для решения этой проблемы нужен нестан-
дартный скачок в будущее. Именно такой скачок и предлагает 
осуществить Фридрих Киттлер.  

 
а) Человек в цивилизационной эволюции 

 
Фридрих Киттлер видит будущее цивилизации в виде систе-

мы автономного функционирования компьютерной техники. Эта 
автономия ограничивает бытие человека как субъекта, поскольку 
реальным субъектом становится автономно действующий и при-
нимающий самостоятельные решения компьютер. И в этом случае 
естественным образом отмирают фундаментальные проблемы со-
кратической культуры. Совершенство компьютера «снимает» фе-
номен совести.  

Эта конечная позиция позволяет бросить новый взгляд на ис-
торическую эволюцию цивилизации, ее главную движущую силу. 
Этот взгляд Фр. Киттлер изложил в своей лекции, впервые опубли-
кованной в 1993 году как «Blitz und Serie – Ereignis und Donner» и 
переведенной на английский язык в 2006 году1. В основу чтений 
легло запрещенное предисловие, написанное Киттлером к книге 
М. Фуко «История безумия в век разума». Заголовок лекции можно 
условно перевести как «Вспышка молнии и последовательность ее 
следствий – Событие и его громовой разряд», что отражает основ-
ную идею теории Киттлера. В отличие от Ницше, историческое 
самосознание которого направляет стрелу цивилизационной эво-
люции назад – к законам Ману, воззрениям Заратустры, греческим 
богам Дионису и Аполлону, а в конечном счете к «неиспорчен-
ным» инстинктам человека, Киттлер смотрит на историю цивили-
зации как следующие друг за другом технологические прорывы, в 
корне меняющие мировоззрение человека и определяющие качест-
во возникающего отношения к миру, на основе динамики взаимо-
действия бытия, времени и технологии. Соответственно Киттлер 
выделяет три цивилизационных образования: это Греция, ранний 
модерн и времена зрелого модерна. В отличие от Ницше, цен-
тральным в историческом анализе Киттлера становятся драматиче-

                                           
1 См.: Kittler F. Lightning a. series–event a. thunder // Theory, culture a. soci-

ety. – L., 2006. – Vol. 23, N 7–8. – P. 63–74. 



I. СТАТЬИ 

 

48

ские изменения тех представлений, которые вкладываются челове-
ком в концепт Бога. 

Для греков высшим Богом было событие, поскольку они не 
управляли событием, а следовали за ним. Человек, попадающий в 
ту же ситуацию взаимодействия бытия и события, мыслит так, как 
мыслили греки. Киттлер ссылается на авторитет Мартина Хайдег-
гера, рассказавшего студентам в ходе семинара о Гераклите о сво-
ем посещении острова Эгины. Эгина – одиночная гора с храмом на 
вершине, поднимающаяся из глубин моря. Во время подъема на 
вершину горы небо было безоблачным, однако Хайдеггер увидел 
вспышку единственной молнии, за которой не последовали другие. 
Моя мысль, сказал Хайдеггер, была: «Зевс». Хайдеггер увидел за 
событием знак Бога1.  

Культура греков, считает Киттлер, открытие гармонии и ка-
нона, определяются исходным событием – отношением к молнии и 
грому, страхом перед явлением, которым они не могли управлять. 
Событиями управлял Бог. Культура Европы следовала за греками 
до тех пор, пока не было поколеблено представление о совпадении 
события с природой Бога. 

Поколебать это представление позволило одновременное 
совпадение, происшедшее случайно. Это – изобретение или импор-
тирование трех «зажигательных бомб»: это порох, нуль и очищен-
ная огненная вода (крепкий алкоголь). Такое сочетание факторов, 
не имеющее особого смысла, на самом деле не бессмысленно. По-
рох – это условие действия огнестрельного оружия; нуль – это ис-
ходное в математических исчислениях; крепкий алкоголь создает 
условия для свершения безумных поступков. 

В условиях действия этой «смеси» появилась пушка (это дья-
вольское допущение), труба смерти (сannon) и божественный дар 
книгопечатания. Френсис Бэкон, отмечает Киттлер, в 1605 году 
писал, что древние ошибочно отделили природу, которая управля-
ется богами, от искусства человека, который, якобы подобно обезь-
яне, является простым подражателем, не способным воспроизво-
дить природу во всей ее мощи. Ни один из греков и не думал 

                                           
1 Heidegger M., Fink Eu. Heraclitus seminar 1966/67. – Tuscaloosa: Univ. of 

Alabama press, 1979. – P. 60 // Theory, culture a. society. Vol. 23, N 7–8. – L., 2006. – 
P. 72. 



Цивилизация киборгов? 

 

49

командовать молнией. Однако вместе с первыми пушками Зевс 
спустился на землю. На самом деле, вспышка выстрела пушки – 
это нечто похожее на удар молнии, но созданное человеком. 

Тысячи экземпляров Библии, которые были напечатаны Гу-
генбергом в Майнце, это, по мысли Киттлера, невиданная ранее 
мощь эха одного слова, его бесконечного возвращения. Это слово 
логос – его и услышали в самом начале новой вести и греки, и 
евангелисты, считающие себя греками. 

Благодаря технологии, люди стали управлять событием, они 
тем самым стали богами. Это и есть цивилизационная характери-
стика раннего модерна. Человеку, однако, не суждено было посто-
янно пребывать в роли бога. Технологические прорывы имеют 
длительные следствия, конечные результаты которых становятся 
неуправляемыми. Человек перестает управлять событиями. Так, 
исторически обнаружилось, что существует «смертельное время» 
огня пушек, хотя первоначально казалось, что действие этого огня 
что-то сохраняет и позволяет чему-то возвращаться, не превращает 
вас в НИЧТО. Развитие взрывной мощи по экспоненциальной кри-
вой, продолжающееся движение к новым пушкам и ракетам приво-
дит к тому, что яркое освещение неба, длящееся миллионные доли 
секунды, совпадает с разрушением целого города – Хиросимы. 

Таким образом, время действует специфически: века и поко-
ления не просто последовательно катятся друг за другом. Случаю-
щееся в истории имеет взрывное начало и длительный постшок. 
Взрыв события и продолжающийся постшок изменяют и характер 
культурного пространства. Новое пространство изменяет характер 
музыки: она уже не подчиняется канону греческой меры. Канон 
(canon) замещается пушкой (cannon). Если лук героя имитировал 
лиру барда, который воспевал былую славу, то современная музы-
ка вторит пушке. Соответственно и логос Греции дегенерировал в 
разум государства, полагающего пушку в качестве высшего довода. 

Греческий космос с его гармонией и музыкой сфер замеща-
ется универсумом, в котором повторяющаяся периодичность – это 
великое исключение. Нарушается и былое единство музыки; она 
становится полифонической, контрапункт которой фиксирует дис-
гармонию как космической, так и личной жизни. Конечно, старая 
магия музыки может возвращаться с помощью новейших техниче-
ских средств, останавливая время по желанию сердец. Однако 



I. СТАТЬИ 

 

50

сущность музыки состоит не в гармонии и красоте звуков. Она об-
нажается в рассудочных исчислениях. Как писал Лейбниц принцу 
Евгению в Вену, музыка веселит нас, хотя ее красота состоит из 
рационального отношения чисел и счета, которые мы не осознаем. 
Лейбниц считал, что музыка относится к бессознательному упраж-
нению в арифметике, в котором разум не знает, что он считает. Фуги 
Баха, с этой точки зрения, оказываются продуктом математическо-
го анализа, использующим символы. Таким образом, обнаружива-
ется тесная связь музыки и технологии. Аналогичным образом бы-
стрые реакции водителей гоночных автомобилей родились не на 
пустом месте. Резкое ускорение движения пальцев рук можно про-
следить со времен Ференца Листа. 

Возникающее в математических исчислениях понятие часто-
ты открывает новые реальности, действие которых обнаруживает-
ся как длительное и непредсказуемое следствие события. Частота 
оказывает влияние на кардинальное изменение следствий первона-
чальных событий и на характер культурного пространства. 

Частотный метод, утверждает Киттлер, находит приложение 
в различных сферах. Даже олимпийские герои теперь отмечаются 
не скульптурами, как в Греции, а кадрами кинохроники. 24 картин-
ки в секунду превращают современное понятие частоты, приме-
няемое в музыке, в оптику. Неподвижный образ оказывается про-
дуктом константных колебаний. 

Именно влияние домена частот и определяет времена зрелого 
модерна.  

В чем Киттлер видит цивилизационный смысл влияния до-
мена частот? Он считает, что анализ и синтез в домене частот – это 
окна, через которые постигается глубинная сущность изменяюще-
гося на наших глазах мира. Этот мир может быть понят как посто-
янство действия волн. Домен частот, по логике Киттлера, позволяет 
обнаружить общий смысл различных явлений. Спектр частот опре-
деляет качество события.  

Киттлер приводит пример с землетрясением в Кобе, повлек-
шим за собой тысячи жертв. Столкновение двух тектонических 
плит сопровождалось вибрациями и звуком, напоминающим вздох 
и выдох, тембр которого нельзя забыть до конца дней. Измерение 
этих колебаний, как знака единства Америки и Азии, означает пе-



Цивилизация киборгов? 

 

51

реход по другую сторону смерти. Это знание сущности бессмертия 
и заменяет теперь прежних богов. 

Бессмертие, таким образом, как проблема выносится Киттле-
ром за пределы бытия человека: она становится проблемой внепер-
сональной сущности универсума, качества его частот. 

Изучение бессмертия в этом смысле оставляет в стороне че-
ловека со всеми его духовными заботами. 

Но какую роль играют компьютеры в постижении этой глу-
бинной сущности Бытия? 

Компьютеры и измерительные приборы могут предсказывать 
грозу, молнию и гром, но не землетрясения. Это значит, считает 
Киттлер, что мы находимся лишь в первой фазе новой культуры.  

Эта фаза открывает новые пути предсказания будущего.  
Греки читали будущее по полету ласточек. В новой культуре 

предсказание будущего связано с работой компьютеров, без про-
гноза которых уже сейчас невозможна свободная активность чело-
века. Вместе с тем предстоит и выработка нового подхода к пони-
манию Бога не как массового примитивного представления, а как 
Бога философов. Это требует критического переосмысления мно-
гих представлений. 

Философы, в том числе и Декарт, исходили из красивых, но 
пустых формул в толковании Бога. Лишь Паскаль, считает Китт-
лер, понял, что эти формулы не являются Богом философов. Пас-
каль, размышляя над этим вопросом, онемел под воздействием ти-
шины и вечности пространств между звездами. 

Бога философов, стало быть, нужно искать в тишине и веч-
ности пространств. Человек с его повседневными заботами далек 
от бога философов. Он не понимает сущности этого бога и роли тех 
поисков, которые ведутся сегодня в небесах. 

Сегодня гигантские компьютерные сети исследуют небо в 
поиске события особого типа, т.е. звезды, испускающей фиксиро-
ванные частоты нефиксированным способом. Если это удастся сде-
лать, то тогда компьютерная сеть проследит наличие второго ин-
теллекта в космическом пространстве. Степень нашего удивления 
будет определяться просчитываемыми отношениями между регу-
лярностью и невозможностью, законом и произволом. Таким обра-
зом, характер частот, фиксируемый компьютером, просчитывае-
мый им, определяет путь постижения второго разума Вселенной, а 



I. СТАТЬИ 

 

52

возможно и Высшего существа. Если это так, то человек оконча-
тельно низвергается с пьедестала, на который он сам себя поместил.  

Сталкиваясь с частотной реальностью, человек, по мысли 
Киттлера, обнаруживает свою изначальную слабость. Чтобы что-то 
познать, ему необходимо время. Поэтому когда происходит собы-
тие в очень небольшой промежуток времени, человек всегда упус-
кает сущность события, у него не хватает времени, чтобы распо-
знать явление. Либо мы не знаем, когда свершилось событие, либо 
не знаем, что это было. Между звуками, которые звучат вечно, и 
явлениями с кратковременным звучанием находится человек, со-
стоящий, по словам Софокла, «из простых фантомов, теней Ни-
что». Боги поместили человека в домене времени ограниченной 
жизни, в ряду неизмеримых для него частотных колебаний. Бог 
философов на сегодняшний день постигается машиной. Не значит 
ли это, что именно машина и обладает философским разумом? 

Ответ на этот вопрос связан с возможностью усиления уда-
ленных сигналов. Если речь идет о миллионах световых лет, то как 
возможно получение столь удаленных сигналов? Как кажется, они 
будут с неизбежностью затухать. Об этом свидетельствует повсе-
дневный опыт. 

Если исходить из времени события и закона серий, которые 
взаимосвязаны, то их моделью может считаться молния и следую-
щий звук грома, который затихает во времени. Так происходит и с 
эхом в горах. Обратное эхо на земле не возвращается громче, чем 
его источник. 

И этот закон ставит под сомнение возможность получения 
удаленных сигналов. Однако появление электронных усилителей, 
транзисторов позволяет добиваться усиления первоначального сиг-
нала. «Космическое эхо» стало именем «Битлов», эхо звукового 
сигнала которых продолжалось до 10 секунд. Звук же греческой 
лиры никогда не длился дольше звука нашей скрипки. Если чело-
век действительно оказался в ситуации, когда его культура оказы-
вается по своим познавательным возможностям ниже возможно-
стей машины, то это ставит кардинальные проблемы в толковании 
будущего цивилизации. Если следовать логике Киттлера, то чело-
век с его ограниченными способностями не только не постигает 
действительную сущность высшего Бытия, но и то, что находится 
перед ним – смысл созданной им техники и то, для чего она пред-



Цивилизация киборгов? 

 

53

назначена. Однако Киттлер, связывая необходимость новой фазы 
культуры с открытием частотной сущности Универсума и обнару-
жением слабостей познавательных возможностей человека, не учел 
того обстоятельства, что частотная сущность Универсума была 
«открыта» философией в Древней Греции. Скачок в будущее пара-
доксальным образом оказался скачком в прошлое. На самом деле 
модель колебательной сущности Универсума была выдвинута Пла-
тоном в его метаформе «идеальной земли», на которую попадают 
человеческие души. У всеохватывающей влаги этой земли, писал 
Платон, «нет ни дна, ни основания, и она колеблется – вздымается 
и опускается, а вместе с нею и окутывающие ее воздух и ветер: они 
следуют за влагой, куда бы она ни двинулась, – в дальний ли конец 
той земли или ближний. И как при дыхании воздух все время течет 
то в одном, то в другом направлении, так и там ветер колеблется 
вместе с влагой и то врывается в какое-нибудь место, то вырывает-
ся из него, вызывая чудовищной силы вихри»1. Обещания осущест-
вить прорыв в философское будущее, осуществляя при этом скачок 
в философское прошлое, – явление не столь уж редкое в истории 
мысли. Но задача, которую поставил перед собой Киттлер, была 
осложнена тем, что ему необходимо было перевести на математи-
ческую и компьютерную основу все гуманитарное знание, всю 
культурологию, которая традиционно опиралась на специфическую 
методологию, которая, в частности, находила свое выражение в 
философской герменевтике. 

 
б) «Аннигиляция» культурологии как науки 

 
Перевод гуманитарного знания на математическую и компью-

терную основу отталкивался от реального прогресса науки. Прогресс 
науки выявлял глубинные составляющие окружающего мира, рас-
шифровывал различия атомов, молекул, элементарных частиц, 
электромагнитных, световых, гравитационных волн, давал количе-
ственные характеристики их взаимодействий, получавших выра-
жение в формализованных языках науки. С точки зрения естествен-
но-научного знания это и была подлинная картина окружающего 
мира, которая определялась в формализованных недоступных мас-
                                           

1 Платон. Сочинения: В 3 т. – М., 1970. – Т. 2. – С. 86. 



I. СТАТЬИ 

 

54

совому сознанию понятиях и измерялась количественно, что и позво-
ляло на основе этих измерений осуществлять достаточно точные ис-
числения и предсказания. Компьютерная революция позволила осу-
ществить колоссальный скачок в математической обработке научной 
информации и реализации ее возможностей. Расшифровка загадок 
мира стала происходить невиданными ранее темпами. Среди них, 
конечно, реальной становилась и расшифровка генома человека. 
Именно решение этой задачи, как казалось, и позволит поставить 
последнюю точку в длительном споре между «физиками» и «лири-
ками», решить этот спор в пользу «физиков».  

Если в геноме заложено все, вся судьба, то тогда мы должны 
признать неотвратимость действия «линейного» детерминизма, ил-
люзорность свободы воли человека. Человек входит в ряд физиче-
ских явлений, законы которых определяют и взаимодействие мате-
риальных тел на земле, и всю небесную механику. И в этом смысле, 
действительно, следует признать, что именно количественные, ма-
тематические исчисления должны составлять фундамент объяснения 
действий человека на всем протяжении его жизненного пути. 

Всякое сопротивление строгой и ясной математической ме-
тодологии следует рассматривать как атавизм психологической 
слепоты, желания навсегда удержать романтизм донаучных пред-
ставлений.  

Статья Фридриха Киттлера «Farben und/oder Mashinen denken», 
первоначально опубликованная в 1996 году и переведенная на анг-
лийский язык в 2006 г.1, стала прямым вызовом культурологическим и 
гуманитарным исследованиям. В этой статье Киттлер провозглашает 
концепцию «информационно-теоретического материализма», ко-
торая, с его точки зрения, окончательно преодолевает антропоцен-
трическую иллюзию, на которой основываются культурологические 
исследования и знания. 

Киттлер в качестве исходного ставит вопрос: каковы послед-
ствия глобального завоевания современного мира компьютерами 
для гуманитарного знания, т.е. (как он это расшифровывает) для 
тех игриво воображающих, но не очень функционально продуктив-
ных дисциплин, которые можно назвать Cultural Studies (исследо-

                                           
1 См.: Kittler F. Thinking colours a./or machines // Theory, culture a. society. – 

L., 2006. – Vol. 23, N 7– 8. – P. 39–50.  



Цивилизация киборгов? 

 

55

вания культуры). По его мнению, в конечном счете эти исследова-
ния должны стать «частью медийной теории», т.е. компьютерной 
науки. Компьютерная наука – это математическая дисциплина, ко-
торая в Германии значится под именем информатики. Переинтер-
претация проблем гуманитарного знания в терминах информатики, 
естественно, сталкивается с открытым горизонтом человеческого 
существования, который не допускает компьютеризации, поскольку 
результат работы компьютера определен заданными данными и 
программой их обработки. С культурологической точки зрения 
компьютер – это орудие, полезное для деятельности человека. По-
этому ситуация человека принципиально не меняется в процессе 
создания новых орудий – от каменного топора до бензопилы или 
компьютера. Человек остается хозяином положения: он ставит за-
дачи, формулирует цели и использует различные орудия для их 
достижения.  

Открытый горизонт экзистенции исчезает, если все бытие 
человека предопределено программой, по которой действует ком-
пьютер. Правильность постановки цели здесь «задана» програм-
мой, а не свободой выбора и пониманием смысла. Обычный вопрос 
человека – удобна ли машина для решения той или иной смысло-
вой задачи, с точки зрения Киттлера, сформулирован неправильно 
в принципе. Рождение компьютера «переворачивает» этот вопрос: 
удобны ли данные люди для машины? Такой разворот вопроса ста-
вит под сомнение казавшиеся очевидными истины. 

Первое сомнение возникает в связи с рождением компьютер-
ной науки, которая укрепляется математической чистотой. Должна 
ли такая наука оглядываться на философию, пытающуюся сохра-
нить представление о компьютере как орудии человека. С одной 
стороны, наука, опирающаяся на чистоту математики, а с другой – 
философия с плюрализмом ее направлений и неопределенностью 
конечных выводов. Предпочтение кажется очевидным. Но именно 
Киттлеру, чтобы утвердить его точку зрения как всеобщую, необ-
ходимо решить проблему доминирования. Кто диктует конечные 
выводы – информатика или культурология? Именно в эту плос-
кость переводит эпистемологическую проблему Киттлер, рассмат-
ривая под этим углом зрения историю отношений точных наук и 
философии.  



I. СТАТЬИ 

 

56

Было время, когда точные науки, такие как физика и астро-
номия, находили свое академическое место внутри философии. Со-
ответственно не возникали и споры о различиях между человеком 
и машиной. 

Новая фаза отношений, считает Киттлер, определялась фило-
софией Канта, которая всю реальность облекала в форму трансцен-
дентального эго, внутреннего опыта и логики рассудка. Соответст-
венно науки распределялись по формам опыта, синтетических и 
аналитических суждений в общей рамке философии. Вместе с тем 
Киттлер подчеркивает, что философия Канта возникает на основе 
математики, и в этом он видит начало своеобразного сдвига в соот-
ношении социальных влияний точных наук и философии. Именно 
этот сдвиг и определил третью фазу, которая, по его мнению, ха-
рактеризуется отделением философии от математики.  

Это отделение происходит на основе представления о «жиз-
ненном мире», получающем свое толкование в философии Гегеля, 
Гуссерля и Хайдеггера, как мире специфической культуры, мире 
герменевтики, свободы и беспредельности, не поддающемся ис-
числению и оказывающемся вне рамок математической науки. 

В гуманитарном знании, считает Киттлер, наступает новая 
эра: философия полагает себя способной интерпретировать специ-
фику всех данных культуры. Тем самым возникает претензия на 
институциональный эффект, на новый альянс между государством 
и философией. Ведущие философы якобы и стремились к тому, 
чтобы исключить из среды влияния все естественные и прикладные 
науки, оттеснить их на второй план, чтобы уровень философии 
стал высшей сферой и был недосягаем для них. На вершине духов-
ной иерархии социума разместились философия и филология, ко-
торые утвердили в качестве доминирующего естественный язык 
мысли и мышление естественными языками. Таков был «коварный 
замысел» гуманитариев. Однако, считает Киттлер, духовная дикта-
тура гуманитарного знания имела и свой побочный эффект – это 
феномен психофизики, основателем которой был Густав Теодор 
Фехнер. Именно он нанес удар по ореолу гуманитарного знания 
как особой сферы, начал «дешифровку» культурных данных как 
находящихся в обычном ряду научных данных. Что представляла 
собой эта «дешифровка»? 



Цивилизация киборгов? 

 

57

Речь шла о преодолении кантовского представления о спе-
цифике синтеза трансцендентальным эго данных, заключенных в 
потоке сенсуальных перцепций. Этим путем, считал Фехнер, из 
хаоса перцепций не возникает порядок.  

Упорядочение чувственного опыта формируется не способ-
ностями рассудка, а действием подсознания. Чтобы доказать это, 
Фехнер пошел по пути жестких экспериментов, которые позволяли 
«освободиться» от «вводящего в заблуждение» высшего слоя соз-
нания и проникнуть в подсознательное, с тем чтобы добыть «твер-
дые факты», которые позволят сделать однозначные выводы.  
В процедурах жестких тестов с самого начала исключалось исполь-
зование естественного языка как неточного и амбивалентного. Ис-
пытуемые вынуждены были слушать шумы, производимые искус-
ственным путем или смотреть открытыми глазами на Солнце. 
Подобные психофизические герои и морские свинки использова-
лись для того, чтобы отделить подсознательные механизмы конст-
руирования психофизической реальности от культурной, от языка 
и функций, ответственных за формирование рациональных концеп-
тов. Само по себе осознанное исключение факта самосознания, ин-
теллектуального слоя из научного анализа механизмов поведения 
человека представляется сомнительным с самого начала. Киттлер 
полагает, что именно на основе такого отделения и благодаря экс-
периментальной квантификации стали возможными открытия в 
области медийной технологии, такие как фонограф Эдисона и те-
лефон Белла. И главное – философия уже не могла заявлять, что 
она совместима с психофизическими лабораторными открытиями и 
медийной технологией, а значит, лишалась статуса науки. 

Коль скоро сознательный слой, определяющий свободу вы-
бора и поведения, исключается из реальности жизни человека, то 
нетрудно представить дело таким образом, будто не технологиче-
ские скачки являются следствием творческой энергии человека, а 
сам человек является следствием технологических скачков и по-
этому должен быть лишен атрибута демиурга. В информационной 
среде, считает Киттлер, в качестве таких скачков можно предста-
вить граммофон, фильм, пишущую машинку. 

Но если согласиться с тем принципиальным заключением, 
что человек – не демиург, то тогда нужно показать, откуда «свали-
лись» на человека граммофон, фильм и пишущая машинка? С ка-



I. СТАТЬИ 

 

58

ких небес? Если информатика становится «первой философией», 
позволяющей обрабатывать любые духовные, культурные процес-
сы, не оставляя места для герменевтики, поскольку она не порож-
дает точного знания, а лишь «иллюзии», то почему до сих пор лю-
ди и целые общества пребывают в состоянии неопределенности и 
не обращаются к жестким тестам Фехнера, чтобы найти ответы 
на свои вопросы? 

Киттлер оставляет эти пробелы своей научной теории в сторо-
не, не определяя, что более продуктивно – культурология и герме-
невтика, определяющие специфику контакта личности с трансцен-
денцией, бесконечностью реалий Бытия, альтернативами Разума, как 
основанием выбора, или астролог и гадалка? А ведь это реальная 
проблема современной жизни. Опыт жизни современного общества 
показывает, что компьютеры и мобильные телефоны не помогли 
человеку более успешно, чем до них, строить систему межлично-
стных отношений, семью, воспитывать своих детей, решать соци-
альные, политические вопросы, вопросы межнациональных и меж-
цивилизационных отношений.  

Вот почему несмотря на «аннигиляцию» сократической 
культуры она возрождается вновь и вновь подобно птице Феникс. 
Доблесть и составляющие ее качества нельзя представить в виде 
калькуляции. Нельзя быть справедливым на одну треть. Мужество 
само по себе безграничное качество. Оно ограничивается только 
другим качеством, а именно – своим антиподом. Если любовь и 
дружбу подвергнуть количественному расчету, то они теряют свое 
качество подлинности. То же самое происходит с верностью. Вер-
ность либо есть, либо ее нет. Нельзя быть «немного неверным», т.к. 
такая «небольшая» неверность превращается в предательство. 

Между тем эти качества человеческих отношений считаются 
продуктом «иллюзорного» антропоцентризма культурологии. 

Киттлер усматривает причину кризиса философии, более то-
го – ее деградации в повороте от союза с наукой в сторону понима-
ния экзистенции, фактичности бытия. Это явилось, как полагает 
Киттлер, созданием предпосылок для контратаки против психофи-
зики. Прежде всего имеется в виду стремление Хайдеггера прояс-
нить теорию искусства в контексте видения фактов не как твердых 
результатов опытов на людях и животных, а как целостного вос-
приятия явлений в контексте жизненного опыта человека. Мы не 



Цивилизация киборгов? 

 

59

схватываем в начале всего многообразия чувственных впечатле-
ний, а скорее слышим свист ветра в ночной трубе, звук полета само-
лета, звук работы мотора Мерседеса в отличие от Фольксвагена и 
видим не отдельные цвета, а цветные предметы и феномены Приро-
ды. Вещь как целое – это захлопнувшаяся дверь, а не акустическое 
восприятие отдельных звуков. Слышать без вещей значит слышать 
абстрактно. Видеть без вещей, это также видеть абстрактно. 

Именно этот подход Хайдеггера к восприятию фактических 
реалий жизненного мира человека вызывает негативную реакцию 
Киттлера. В качестве контраргумента он выделяет тезис, что про-
сто шум может быть воспринят. Но этот аргумент бьет мимо цели, 
так как просто шум не формирует картину, входящую в среду жиз-
ненного мира. В этом отличие шумов, их количественных характе-
ристик, которые мы можем получить в эксперименте, от реальной 
ситуации человека на улице, в метро, в собственной квартире или 
на выпускном вечере. Человеку ночью мешает спать шум машины 
или строительного крана. Наука же «слушает» шумы частиц ма-
терии, как ритмы акустических волн.  

Киттлер стремится постоянно переводить проблему отноше-
ний между жизненным миром и наукой в контекст приоритетов. 
Но это неадекватная постановка вопроса. 

Физика как наука имеет свои приоритеты. Она действует в 
соответствии с принципом постижения истины факта. 

Но как применить этот принцип к постижению истин жиз-
ненного мира? Например, кажется очевидным, что все приятное – 
хорошо, а все тягостное – плохо. Соответственно правильное суж-
дение заключается в том, что одним людям живется хорошо, а дру-
гим плохо. Если жизнь человека полна страданий, то она неудачна. 
А жизнь человека, полная наслаждений, – прекрасна. Это – истина 
факта. Но возникает вопрос, почему идеалом бытия становится 
распятый на кресте, неоднократно преданный учениками Иисус 
Христос? И почему объектом проклятий становится царь Ирод, 
имевший возможность постоянных наслаждений?  

Как оценивать цивилизационные реалии, если истины факта 
обнаруживают свою амбивалентность?  

Гуманитарное знание исходит из необходимости сохранения 
условий нормальной самореализации человека: это – истина прин-
ципа. Оно формирует виртуальный мир, который соответствует 



I. СТАТЬИ 

 

60

условиям нормальной самореализации. И это – не иллюзия, а ис-
ходная предпосылка формирования основ цивилизации. 

Там, где физика порождает условия для деструкции предпо-
сылок нормальной цивилизационной эволюции, она вынуждена 
вставать на путь переоценки собственных ценностей, внимательно-
го отношения к принципам и ценностям гуманитарного знания. 
Объявляя гуманитарное знание продуктом антропоцентрической 
иллюзии, Киттлер подталкивает науку на опасную тропу бескон-
трольного развязывания деструктивных побочных следствий науч-
ного и технического прогресса. Как заклинание мантры Киттлер 
повторяет, что частота спектра цветов может быть видимой, что 
шумы можно слышать помимо экспериментальных условий, что с 
помощью лазерной технологии, технологии чипов можно прони-
кать в такие миниатюрные зоны, которые начинают светиться из-
нутри. Испускающие свет диоды и транзисторы создают условия 
для специфического света, который обнаруживает слабости фено-
менологического «уклонения от науки». 

Но что означает «уклонение от науки»? Киттлер задает во-
просы, которые кажутся ему неотразимыми: естественный язык – 
это уникальная территория или домен гуманитарного знания, кото-
рый не остается безучастным к рождению компьютеров? Существу-
ют ли числа «в человеческом уме» или «на бумаге»? Все произошло 
так, что числа, операторы, все, что Платон и его последователи по-
мещали в мир идей, на небеса, спустилось на землю, чтобы формиро-
вать фигуры и стать для нас наглядным настоящим. Несоответст-
вие между математикой и технологией исчезло, полагает Киттлер. 
Однако философ и культуролог рассуждают не только о небесах, 
но и о верном расчете применительно к поведению в реальной 
жизни. Но применение исчисления к реальности самореализации 
человека отличается от соединения математики с технологией. 
Технология безлична. Тогда как человек просчитывает размеры 
добра и зла при принятии решений с учетом их следствий приме-
нительно к себе как субъекту действия. И здесь важно уметь разли-
чать ближайшие и отдаленные последствия, большое и малое, уме-
ние измерять добро и зло применительно к технологии жизни. 
Соединение математики с технологией жизни человека означает 
умение стать выше самого себя как природного существа, быть в 
самореализации носителем цивилизационного смысла в индивиду-



Цивилизация киборгов? 

 

61

альном контексте, контексте семьи, контексте профессии, дела, ко-
торому служишь, и контексте истории. Все это определяет разный 
масштаб личности и разные подходы к исчислению лучшего и 
худшего, большого и малого в толковании смысла. Создание усло-
вий самореализации – это основание и предпосылка творческой эво-
люции общества во всех направлениях, в том числе и прогресса тех-
нологий. Теория, абстрагирующаяся от проблем самореализации 
субъекта, представляет серьезную опасность, поскольку закрывает 
заслонку на пути формирования творческой энергии цивилизации. 

Эта тенденция маскируется бурным прогрессом информаци-
онных технологий, который представляется как автономный про-
цесс, независящий от характера самосознания общества. На этом и 
настаивает Киттлер.  

Прогресс вычислительной техники действительно беспреце-
дентен и с точки зрения количественной экспансии и с точки зре-
ния возникновения качественно новых возможностей.  

Первоначально казалось, что машины главным образом во-
влечены лишь в производство, хранение и передачу натуральной 
энергии. Но поразительный факт состоял в том, что формальные 
языки, проходя через многие иерархические компьютерные уров-
ни, преодолевают различия между энергией и информацией.  

Всего пятьдесят лет назад, замечает Киттлер, компьютеры 
знали только одни числа. И вход, и выход составляли бинарные 
числа. Затем возникают оперативные системы UNIX, десятилетие 
спустя копировальные системы XEROX, появляется интерфейс че-
ловек-машина, рождается возможность совмещения чисел и фигур. 
Возникает новое поколение компьютеров, которые создают со-
вместимость картин и звуков. Происходит взрыв новых форм ме-
дийных развлечений. 

Какой вывод делает из этих процессов Киттлер? Вывод весь-
ма радикальный, а именно: культура и все дело гуманитарного зна-
ния теперь уже не зависит от индивидуальных устремлений. Они 
теперь зависят от медийных средств. Их ограниченность не была 
видна до тех пор, пока она не обнаружилась в свете алфавитно-
нумерической техники современных машин. Медийные техноло-
гии, созданные на базе формальных языков, раздвигают границы 
между возможным и невозможным, мыслимым и немыслимым. 
Культура и все дело гуманитарного знания, не зависящие от инди-



I. СТАТЬИ 

 

62

видуальных устремлений, т.е. от человека, его таланта, гения, пре-
вращаются в механизм складирования, распределения, трансфор-
мации, изменения информации, а вместе с тем открытия чего-то 
нового в этом процессе. Мы имеем дело с новым типом культурной 
эволюции, считает Киттлер.  

А все начиналось, казалось бы, с бесполезного и простого 
дигитального устройства, когда молодой студент Массачусетского 
технологического института Шеннон создал элегантный компью-
тер, имевший единственный выключатель ON/OFF. Когда крышка 
машины открывалась, появлялась рука, которая ощупывала все во-
круг в поисках выключателя, нажимала на ОFF и исчезала под за-
крывающейся крышкой. Это был замкнутый процесс, в котором 
роль человека сводилась к минимуму, что и можно рассматривать 
как зародыш, исходную модель механизма новой культуры. Все 
основные функции выполняются техникой; человек при этом толь-
ко или почти присутствует. 

Если принять эту модель механизма новой культуры, то сле-
дует переоценить многие традиционные критерии и представления. 
Как, например, оценивать засилье «фанеры» в шоу-бизнесе? Певец 
открывает рот, а поет за него совершенная техника. Или как отно-
ситься к мэйнстриму кинематографа, в котором действуют неверо-
ятные технические эффекты и существа мало похожие на реальных 
людей? Какая роль в этой технологии отводится киноактеру? 

Очевидно, что между техническим искусством и искусством 
как составной частью духовной культуры пролегает граница, кото-
рая кажется исчезнувшей, поскольку техника может имитировать 
звук и цвет, создавать фантастические образы и заставлять их со-
вершать разного рода замысловатые операции. 

Суть различия заключается в отношении к смыслу самореа-
лизации личности в реальном цивилизационном контексте. Ис-
кусство с позиций человека как субъекта открывает специфические 
смыслы и определяет границы между имеющим смысл и бессмыс-
ленным. Техника не открывает смыслы и не усматривает границы 
между имеющим смысл и бессмысленным. Она лишь формирует 
многообразие ситуаций. В этом многообразии ситуаций с точки 
зрения их содержания для техники не существует критерия соот-
ветствия-несоответствия. Для духовной культуры этот критерий 



Цивилизация киборгов? 

 

63

определяется константами и динамизмом условий цивилизацион-
ного бытия субъекта. 

С этой точки зрения качества субъекта в нахождении равно-
весия в противоречиях истины имеют фундаментальное значение. 
Это равновесие и есть знак культуры. Коль скоро субъект устраня-
ется, культура подвергается аннигиляции, ее некому сохранять. 
Вместе с тем исчезает смысл культурологии как науки. Она вы-
тесняется информатикой. 

Исключение человека из культурного процесса, считает 
Киттлер, весьма полезно, поскольку оно влечет за собой свободу от 
антропоцентрического предрассудка. Доктрина понимания заме-
щается свободой воображения, а гуманитарное знание переносится 
на формализованную почву, дающую точные знания, конкретные и 
практически полезные. 

Между тем для формирования самосознания человека наибо-
лее продуктивной была не формализация культурного процесса, а 
работа мысли на границе феноменального мира с трансценденцией, 
анализ которой и дает доктрина понимания, раскрывающая приро-
ду смысла.  

Характерно, что, обращаясь к истории формирования форма-
лизованного языка информатики, Киттлер обходит стороной про-
блему формирования языка гуманитарного знания. Эта проблема 
возникала в контексте оперирования в процессе общения людей 
такими категориями, как доблесть, и их противоположностями. Все 
здесь казалось очевидным и определенным как дважды два четыре 
в математике. К этой позиции и склонялся Протагор, который счи-
тал, что он может научить человека идти вперед по пути доблести, 
помочь ему стать прекрасным и добрым, за что считал справедли-
вым брать плату. Это – прикладная функция гуманитарного знания, 
родившаяся в Греции. В этой связи Сократ просил Протагора разъ-
яснить ему одну «мелочь». Понимал ли Протагор точно, о чем он 
вел речь, обещая научить своих слушателей? Оказалось, что он не 
понимал того, чему собирался учить и брать за это денежную пла-
ту. Так, говоря о доблести, он не смог ответить, является ли доб-
лесть чем-то единым, охватывающим мудрость, здравомыслие, 
мужество, справедливость, благочестие или же эти понятия явля-
ются обозначениями различных качеств. Но если не доблести, то 
тогда чего-то не совпадающего с доблестью, а значит, мужество – 



I. СТАТЬИ 

 

64

это не доблесть? Аналогичные проблемы возникли с различением 
разумного и неразумного, прекрасного и безобразного. 

Следуя логике Протагора, получилось, что человек, творя-
щий неправду, поступает согласно здравому смыслу, творя неправ-
ду. И так думает большинство. 

Один из ключевых вопросов выбора поступка – это знание то-
го, что есть благо. На вопрос «то ли есть благо, что полезно людям?» 
Протагор, следуя твердым фактам, утверждал, что благом может 
быть и то, что не полезно людям – это некоторые виды кушаний и 
напитков, вещи и снадобья, тысячи разных предметов, которые счи-
таются благом, но либо не полезны, либо вообще бесполезны. 

Вопрос сегодняшнего дня тот же: являются ли, например, 
благом наркотики? Они вредны и даже подчас смертельны для че-
ловека, но как разубедить тех, для кого они являются благом, при-
нося огромные доходы? Как компьютерная техника решает такие 
вопросы? Ответ очевиден – большее благо математически будет 
определяться в зависимости от того, что приносит большее количе-
ство долларов. Но если этот ответ принять за истину, то следует 
свернуть всю борьбу с наркобизнесом.  

Возникают гносеологические трудности и с переводом ос-
новных понятий гуманитарного знания на язык компьютера. Как, 
например, с помощью компьютера определить единство доблести? 

Категория «доблесть», включающая в себя такие понятия, 
как мудрость, здравомыслие, благочестие, мужество, справедли-
вость, не поддавалась однозначному определению: ее составляю-
щие, как части лица, отличаются друг от друга и вместе с тем обра-
зуют единство. Математически задача тождества единства и 
различия не могла найти своего однозначного решения. Как оказы-
валось, составляющие категории «доблесть» имели свои антиподы. 
Но определение границ между позитивной составляющей и ее ан-
типодом оказывалось не таким простым делом. Здесь необходимо 
диалектическое мышление, которое для математического рассудка 
может казаться абсурдной спекуляцией. Но эта диалектика как раз 
и позволяет определить правильное отношение к реальному чело-
веку в реальных обстоятельствах жизни, оказываясь выражением 
истины жизненного мира, истолкования ее смысла. В этом контек-
сте особый интерес представляют рассуждения Киттлера относи-
тельно того, как «медиа делают смысл».  



Цивилизация киборгов? 

 

65

в) Медийное конструирование смысла 
 
Проблема медийного конструирования смысла поставлена 

Киттлером в статье «Zahl und Ziffer» (2003 г.), опубликованной на 
английском языке в 2006 г.1 В заголовке статьи «Число и Цифра» 
имплицитно заключено толкование медийной проблемы смысла. 
Число и его обозначение, полагает Киттлер, потенциально несут в 
себе исторически существовавшие единство буквы, числа, образа  
и звука. Это единство было нарушено, а затем, в эру компьютеров, 
вновь реинтегрировано. Этот информационный прорыв, считает 
Киттлер, имеет принципиальное значение для изменения статуса 
всей современной культуры, а вместе с тем и гуманитарного зна-
ния. Прорыв прежде всего меняет статус философии. Необходимо 
признать, что западная философия подошла к своему концу, по-
скольку человек оказался заключенным в созданную рационально 
информационную среду, которая «вытесняет» собой бесконечность 
универсума. Коль скоро человек полагает самодостаточной инфор-
мационную среду, то он не нуждается в контакте с трансценденци-
ей. Он оказывается в мире, в котором получает рационально обос-
нованные готовые ответы на вопрос: «Что это такое?». Это всегда 
тот или иной вид информации. Поскольку вопрос «каков конечный 
смысл Бытия?» в мире тотальной информационной рационализа-
ции становится беспредметным, то единственно реальным оказы-
вается вопрос, как достигается поставленная в данном феноме-
нальном мире та или иная конкретная цель. Смысл теперь имеют 
лишь «реальные» проблемы: как обустроить квартиру, как сделать 
верный выбор при покупке автомашины; как организовать хоро-
ший досуг на уикенд; как красиво и удобно одеться; как правильно 
организовать питание; как иметь безопасный секс. В контексте со-
циальной политики былые проблемы конечных целей истории и 
универсальных принципов, отвечающих высшему смыслу самореа-
лизации человечества, модифицируются таким образом, что пре-
вращаются в идеологическое прикрытие геополитических и иных 
частных интересов.  

                                           
1 См.: Kittler F. Number a. numerial // Theory, culture a. society. – L., 2006. – 

Vol. 23, N 7–8. – P. 51–61. 



I. СТАТЬИ 

 

66

В геополитическом контексте медийные средства выполняют 
свою функцию придания частным интересам видимости универ-
сального смысла. В повседневной жизни массы людей принятие 
решений может на самом деле определяться связью с медийными 
структурами, с рекламой, объявлением в газетах, с Интернетом. 
Медийные средства, компьютер начинают управлять принятием 
решений и поведением человека. Они становятся квазисубъектом; 
вместе с тем человек превращается в квазиобъект. 

Этот результат цивилизационной эволюции и становится 
скрытой основой взгляда Киттлера на статус западной культуры. 
Именно в этом контексте он воспринимает слова Маклюэна о том, 
что философы западного мира исключали всю технологию из тол-
кования энтелехии во взаимодействии материи и формы. Это ут-
верждение, считает Киттлер, превращает в истину обратное заклю-
чение, а именно, что здесь и теперь технология должна мыслиться 
таким образом, каким философия это никогда не делала1. И это ут-
верждение теоретически обесценивает всю прежнюю философию в 
решении фундаментальной задачи бытия человека, а именно – по-
стижения смысла. 

Киттлер полагает, что подлинная проблема смысла и его 
формирования может быть научно решена лишь постольку, по-
скольку технология позволяет раскрыть сущностное единство 
письменности, числа, образа и тональности, как целостности бытия 
мира. В этой целостности и заключена сущность смысла. Киттлер 
обосновывает этот вывод на примере числа. Он обращает внимание 
на исторический процесс трансформации чисел, их превращение в 
обозначения, в нумерацию, полагая, что это культурологически 
продвинутый магический сдвиг, который отделяет обозначаемое 
от обозначающего. Этот процесс отделения позволяет одно и то же 
представлять различным образом, на что обратил внимание Фома 
Аквинский. Он писал, что астроном и физик могут доказывать, что 
земля имеет сферическую форму. Первый при этом будет отвлекаться 
от материальных качеств Земли, тогда как второй будет строить свое 
заключение именно на основе чувственных наблюдений материаль-

                                           
1 См.: Kittler F. Number a. numerial // Theory, culture a. society. – L., 2006. – 

Vol. 23, N 7–8. – P. 52. 



Цивилизация киборгов? 

 

67

ных тел. Что же объединяет эти противоположные подходы, каково 
их связующее, опосредствующее звено, т.е. «медиа»? 

В философии эта проблема решалась как проблема познания 
реальных объектов посредством «эйдосов», образов, достигающих 
органов чувств человека и несущих информацию о предмете. Ари-
стотель раскрывает понятие «медиа» как среднее, чтобы поддер-
жать допущение, согласно которому глаза не способны что-либо 
видеть без «медиа». Это означает, если следовать Хайдеггеру, что 
глаз видит не воздух и не воду, но они, будучи включенными в 
процесс познания, открывают реальность несокрытости бытия. Се-
годня, однако, говорит Киттлер, мы знаем, что фотоны могут дос-
тигать нашего глаза, двигаясь через вакуум. Он полагает, что кон-
цепция эйдосов как посредников между предметом и человеком, 
постигающим предмет, может быть отставлена. Но означает ли это, 
что должна быть оставлена и философия? Ведь обнаружение несо-
стоятельности теории флогистона, эфира или представлений алхи-
мии в истории физики или химии не означает несостоятельности 
этих наук как таковых. Киттлер, безусловно, прав, что следует ис-
ходить из действительной реальности. Но верно ли, что реальным 
следует считать только то, что может быть измерено, сосчитано и 
взвешено, как считал Филолай? Киттлер видит путь к научному 
постижению действительности именно через очки Филолая, через 
число, которое и должно играть роль «медиа». Эту роль число мо-
жет играть постольку, поскольку из чисел «складывается» эмпири-
ческая реальность, воспринимаемая человеком именно как комби-
нация чисел. Это, видимо, непростой процесс, требующий своего 
прояснения. 

Киттлер полагает, что для того, чтобы число стало играть 
роль «медиа», оно должно иметь определенную форму, быть чет-
ным или нечетным. Свободные греки поняли это, и многообразные 
аспекты бытия стали доступны как выражение отношений между 
четом и нечетом, формирующих гармонию отношений и реалии 
окружающего мира. На этой основе, считает Киттлер, и возникает 
наука. 

Но дело в том, что наука имеет дело не только с количест-
венными отношениями, но и с качеством явлений природы и каче-
ствами людей. На вопрос, что такое свет, нельзя получить ответ 
путем математических исчислений. Такие качества человека, как 



I. СТАТЬИ 

 

68

доблесть, исследовались Сократом не как взаимодействие чета и 
нечета, и результаты его размышлений сохраняют силу, влияя на 
гуманитарное знание и сегодня. Киттлер, по существу, возвращает 
мысль к пифагорейской космической доктрине, которая сводила 
сущность действительности к числовым отношениям и геометри-
ческим конструкциям. Кому же предложить этот результат? Чело-
веку – не имеет смысла, но не имеет смысла и машине, которой для 
его оценки было бы необходимо самостоятельно, без помощи че-
ловека, сформировать собственное машинное самосознание. Но 
никто не доказал, что это вообще возможно, а если бы оно возник-
ло, каким может быть его содержание? Как оказывается, этот ре-
зультат можно было бы предложить, если бы удалась органическая 
комбинация человека и машины в форме киборга. 

Но какой же характер обретает цивилизация киборгов? 
 

6. Цивилизация киборгов  
или партнерские отношения с видами животных? 

 
Проблема эпохи – это проблема подлинности человеческих 

отношений. Эрозия принципов сократической культуры, основан-
ной на стремлении к истине, верности, мудрости, любви и самоот-
верженности, объективно порождает «заменителей» этих ценно-
стей в структурах отношений не с человеком, а с чем-то или кем-то 
другим. Проблема «другого» обретает специфический характер: 
«не-человек» другой наделяется чертами антропоморфизма. Имеет 
ли он эти черты на самом деле или наделяется ими самим челове-
ком. Это предмет особого анализа. 

Первый вопрос, который встает в этом контексте, – это ха-
рактер отношения человека и машины в информационном общест-
ве. Человек объективно включается в системы информационных 
машин и сигналов и должен подчиняться правилам их работы. 
Следование этим правилам – это социально правильное поведе-
ние. Нарушение этих правил – это социально неправильное пове-
дение, порицаемое обществом и даже уголовно наказуемое. 

Проблема заключается в том, что, организуя свою жизнь в 
соответствии с правилами работы информационных машин, чело-
век в конечном счете утрачивает свое качество персоны, личности, 



Цивилизация киборгов? 

 

69

обладающей способностью аутопоэзии в широком смысле этого 
слова, т.е. способностью творчества, превращения ничто в нечто. 

Ничто (как реальность) не может существовать в информа-
ционном космосе. Оно проясняет свою реальность через реаль-
ность трансценденции. Именно контакт с трансценденцией обу-
словливает процесс аутопоэзии, превращения ничто в нечто. 
Применительно к стихосложению это более чем очевидно. Гени-
ального творения «Евгения Онегина» не существовало до 
А.С. Пушкина, т.е. была ситуация «пустоты», «ничто». Но из «ни-
что» возникает «нечто» и его творец – персона – А.С. Пушкин. 

Это свойство творчества, т.е. аутопоэзии, распространяется 
на все виды деятельности человека, в том числе и цивилизационно-
го управления и строительства. 

С формированием информационного общества системы ин-
формационных машин охватывают одну за другой самые различ-
ные сферы жизни и деятельности человека. Вместе с тем расширя-
ется слой людей, которые «срастаются» с машинами, подчиняя 
свою жизнь правилам их работы. Количественный рост таких лю-
дей изменяет качество общества. Именно этот процесс имеют в 
виду теоретики, рассуждающие о возможности рождения цивилиза-
ции киборгов. Имеются в виду не только персонажи, состоящие из 
телесных и механических частей, наподобие киборга-полицейского, 
известного киногероя, но и естественные люди, которые в своей 
жизни и деятельности «срастаются» с информационными машина-
ми и превращаются в их функцию. 

Такое превращение действительно ведет к утрате почвы со-
кратической культуры. Но оно открывает перед цивилизацией ам-
бивалентные перспективы. 

В этом контексте представляет особый интерес точка зрения 
Донны Харавей, профессора кафедры истории сознания в Кали-
форнийском университете г. Санта-Крус, развернутая в беседе с 
Николасом Гейном, лектором социологии в Университете Йорка 
(Соединенное королевство), автором работ, посвященных анализу 
Макса Вебера и теории постмодернизма, а также будущего соци-
альной теории1.  

                                           
1 См.: When we have never been human, what is to be done? Interview with 

Donna Haraway // Theory, culture a. society. – L., 2006. – Vol. 23, N 7–8. – P. 135–158. 



I. СТАТЬИ 

 

70

Донна Харавей исходит из того, что современный мир дейст-
вительно характеризуется вселением киборга. Киборг – это фигу-
ральное выражение, но вместе с тем и реальное явление современного 
мира. Киборг, говорит Донна Харавей, «захватывает» человека, 
подчиняя его жизнь различным формам имперской власти, в том 
числе и ведения войны. Харавей называет это электронным полем 
битвы Макнамары как основного родителя миров киборга. Дейст-
вительно, человек, следуя указаниям высокоточной техники, ста-
новится убийцей ни в чем неповинных людей, не испытывая при 
этом угрызений совести. Освобождение от совести – это симптом 
освобождения от сократической культуры. Но вместе с тем меха-
нические убийцы – это симптом рождения современной цивилиза-
ции как цивилизации киборгов. 

Харавей, говоря о своих симпатиях к некоторым видам ки-
бернетических устремлений, вместе с тем не чувствует себя ком-
фортно в этом новом мире и полагает, что необходимо сохранять и 
традиционные формы мышления и жизни. Но как сохранять эти 
формы, если сама Харавей говорит о нарастающих процессах смеше-
ния «всего со всем», того, что традиционно было разделено разного 
рода табу, религиозными и иными запретами? Современному челове-
ку, полагает Харавей, приходится одновременно жить несколькими 
неизоморфными категориями, которые «скручивают» его. 

Что означает это «скручивание»? Одним из его ярких прояв-
лений является нарастающая тенденция трансвестизма, сексуальной 
имитации. Харавей считает, что в каких-то аспектах мы находимся в 
постгендерном мире. Это не значит, что категория пола вообще по-
теряла значение. Однако, по мысли Харавей, существуют переходы, 
транзиты, которые делают гендер чем-то «неправильным». Катего-
рии должны работать; их нельзя фетишизировать. Это относится и к 
категории гендера. Но как работают категории сегодня?  

Постгендерная ситуация становится предметом исследова-
ния, а ее описание касается не только утопических мечтаний, но и 
реализуемых проектов. Так возникают люди, находящиеся в пост-
гендерном экстремизме, образующие внутригрупповые миры. Для 
исследователей все интересное сегодня происходит под знаком 
«пост» и «транс». Чтобы верно оценивать происходящие процессы, 
необходимо сопоставлять их с историей культуры. Как оценивать с 
этой точки зрения постгендерный мир? 



Цивилизация киборгов? 

 

71

В известном смысле идея постгендерного мира оживляет 
миф об андрогине, рассказанный Аристофаном в диалоге Платона 
«Пир». Андрогин – это не бесполое существо, а существо, соче-
тающее в себе оба пола – мужской и женский. Это – завершенный 
трансвестизм. У этого мифа есть и другой аспект, а именно: явле-
ние кажущегося мистическим поразительного чувства привязанно-
сти мужчины к женщине, мужчины к мужчине и женщины к жен-
щине, с которыми сталкивались философы Древней Греции и не 
находили ему рационального объяснения. 

Современный мир разрушает это чувство. Власть политики и 
всепроникающая власть денег превращает мистические устремле-
ния человека в нечто «противоестественное», якобы отжившее 
свой век. 

Таким образом, одно и то же явление исторически встречает-
ся с разным к себе отношением.  

Харавей прямо говорит, что гендер – это нечто «дикарское». 
Такое обобщенное отношение к гендеру не учитывает расшифров-
ки Платоном двойного смысла Афродиты как Афродиты возвы-
шенной и Афродиты пошлой, двойственного смысла Эрота. Если к 
этой проблеме подходить не как проблеме гуманитарного знания,  
а как проблеме кибернетики и биологии, то теория переходит на 
постгендерный уровень. Проблемы семейных отношений как про-
блемы высокого духовного единства, верности и самоотверженно-
сти во имя семьи и продолжения рода переводятся в разряд «псев-
допроблем».  

Николас Гейн в беседе с Донной Харавей отмечал, что он на-
ходит удивительной в «Манифесте киборга» Донны Харавей1 смесь 
феминизма и кибернетики и спрашивал, что означает ее ключевое 
утверждение – «киборг есть создание постгендерного мира»2.  

Харавей исходит из того, что ее феминизм связан с интимной 
привязанностью к конкретным небольшим коллективам, с одной 
стороны, и с попыткой найти согласие с тем наследием, которое 
следует за невозможной мечтой, полагающей, что установившийся 

                                           
1 Haraway D. «A cyborg manifesto: science. Technology and socialist feminism 

in the late twentieth century» in Simians. Cyborg, and women: The reinvention of Na-
ture. – L., 1991. 

2 Там же. – P. 150. 



I. СТАТЬИ 

 

72

в гендерных отношениях беспорядок не является необходимым, – с 
другой. Феминизм – это сложное наследие, место назревшей политики 
и место интенсивного наслаждения быть частью женского движения. 

Это следует понимать так, что феминизм – это убежище от 
современного «дикарства» гендера. Иными словами, именно при-
надлежность к феминистскому движению может порождать то чув-
ство подлинности, которое оказывается утраченным в гендерных 
отношениях.  

И это объясняет многое в позициях Донны Харавей. 
Отсутствие той мистической сакральности в гендерных отно-

шениях, которая поражала философов Древней Греции, становится 
своеобразной теоретической платформой, на которой возникают 
конструкции, деформирующие глубинную сущность отношений 
между различными полами. 

Правда, сама Донна Харавей объясняет свою позицию лич-
ной теоретической судьбой как биолога, который работал в лабора-
тории Е. Хатинсон – теоретического эколога, математика, биолога, 
естественного историка, исследователя итальянских средневековых 
манускриптов. Попав в эту лабораторию, Харавей оказалась лицом 
к лицу с широким кругом не только биологических, но и киберне-
тических, и других проблем. В итоге и формируется специфический 
предмет исследования – дискурс конституирует собственный объ-
ект внимания1. Таким образом, мы имеем дело с формированием 
представления о новом типе подлинных отношений, который 
является своеобразной компенсацией утраты подлинности во всей 
системе человеческих отношений, которые базируются не на кате-
гориях сформулированных сократической культурой, а на их анти-
подах. И это затрагивает не только систему экономических и поли-
тических отношений, но и отношений в семье. Неверность и обман 
порождают исчезновение притяжения, эрозию подлинности, стрем-
ление найти ее компенсацию в контактах с иными партнерами. 

Кибернетика представляется связующим мостом между че-
ловеком и животным, поскольку она выявляет общие информаци-
онные механизмы их поведения. 

Таким образом, отчалив от берегов сократической культуры, 
направляясь к новым концептуальным горизонтам, человек стран-
                                           

1 Theory, сulture, a. society. – L., 2006. – Vol. 23, N 7–8. – P. 139.  



Цивилизация киборгов? 

 

73

ным образом, шаг за шагом утрачивает свои фундаментальные ка-
чества человека, обнаруживая свое тождество либо с машиной, ли-
бо с животным. 

Можно воспринимать этот процесс с чувством некоторого 
восторга, как это делает Н.К. Хейлес, которая в своей книге «Как 
мы стали постчеловеками»1 помещает себя среди аппаратов ин-
формационных технологий, где реальные мифы преобразуются в 
информацию. Она пытается обосновать закономерность следую-
щей фазы телеологической эволюции человечества как фазы транс-
гуманистического техновозвышения. Донна Харавей, однако, пола-
гает, что хотя многие люди сегодня мыслят постгуманистически, 
но на деле они действуют другими путями. 

Что же предлагает сама Донна Харавей в качестве реализа-
ции истины современного бытия?  

Она считает, что можно отказаться от термина «постчелове-
ческий». Однако это не снимает проблему подлинности отноше-
ний. И если в человеческом мире эта проблема решена быть не мо-
жет, то тогда следует обратиться к рассмотрению сущности 
отношения человека с животным. В случае с Харавей эта пробле-
ма обретает характер ее личных отношений с любимой собакой 
Кайене. Этот личный опыт обнаружения подлинности в отношени-
ях с другим и есть толчок для широких теоретических обобщений, 
провозглашения нового синтеза, синтеза человека как вида с дру-
гими животными видами, установления между ними партнерских 
отношений. В этих отношениях и должна восстановиться утрачен-
ная подлинность. И в этом контексте само понятие «виды» пред-
ставляется почти практически работающей категорией. «Почти» 
потому, что она имеет несколько смыслов – логический, описа-
тельный (эволюционная биология), а также представления о видах, 
сформулированные литературой и научной фантастикой. 

Каково основание представления, что человек и животное – 
это практически равные партнеры? Такое представление, полагает 
Харавей, вполне легитимно в контексте преодоления нарциссизма 
человека, т.е. его представления о себе как лучшем в системе жиз-
ни, ее высшем достижении. Этому представлению, полагает Хара-
вей, движением науки нанесены четыре глубокие раны. Первая 
                                           

1 Hayles N.K. How we became posthuman. – Chicago, 1999. 



I. СТАТЬИ 

 

74

рана была нанесена доктриной Коперника, показавшей, что Земля, 
где обитает человек, не является центром небесной системы. Вто-
рая рана была нанесена учением Ч. Дарвина, доказавшим, что че-
ловек происходит от своих ближайших животных предков, являет-
ся продуктом их эволюции. Третья рана нанесена З. Фрейдом, 
раскрывшим решающую роль подсознательных факторов в пове-
дении человека. И четвертая рана ассоциируется с рождением тех-
нологий дигитальных коммуникаций. Человек якобы не только 
смещен с центра космологически, зоологически и психологически, 
но и с его творческой позиции, аутопоэзии в построении мира. 

В последнем случае, правда, Харавей делает оговорку. И это 
не случайно, ибо сами творящие мир машины созданы человеком, 
который и является их демиургом. В этом смысле аутопоэзия ком-
пьютеров в действительности таковой не является: она лишь про-
дукт аутопоэзии человека. 

Вместе с тем цивилизационные сдвиги под воздействием ди-
намики технологий, смещения человека из центра цивилизацион-
ной эволюции по-новому ставят проблему социального. 

Николас Гейн обращает внимание на утверждение Донны 
Харавей, что социальные отношения включают как нечеловече-
ские, так и человеческие аспекты жизни. Обе стороны выступа-
ют как активные партнеры. Активность нечеловеческого и есть 
предмет исследования. Харавей анализирует позицию Деррида, 
описывающего реакцию кота на свое появление перед ним в голом 
виде. Она полагает, что Деррида в этом акте и его описании про-
явил двойной подход и мужскую исключительность, поскольку 
обращает внимание на видение только одного специфически муж-
ского неприкрытого органа и не может точно определить, что забо-
тило кота в его рассматривании. Вместе с тем Харавей считает, что 
любопытство как начало исполнения обязательств и стремления 
знать больше о последствиях, возникающих у животных в их от-
ветных реакциях, – это критическая ось новой этики, коренящаяся 
не в человеческой исключительности, а в чем-то ином. Именно в 
этой связи Харавей оскорбляет всякое отсутствие любопытства от-
носительно действительных отношений между животными и 
людьми, всякое стремление поставить диких животных над до-
машними, например, волка над домашней собакой. Именно с эти-



Цивилизация киборгов? 

 

75

ческой точки зрения она считает презрение к домашним животным 
и прославление диких нонсенсом.  

В этом контексте анализ понятия «Социальное» имеет два 
аспекта: в качестве имени существительного включает в себя рас-
смотрение проблемы «животного» и «человека», а как глагола – 
анализ пути встречи человека с животным, через посредство его 
антропоморфизирования. Именно этим путем партнером человека 
и становится очеловеченное животное. Возникает феномен чело-
веко-животных отношений, который компенсирует утрату подлин-
ности межличностных человеческих отношений. 

Как происходит такая встреча животного с человеком, и что 
она означает для современной цивилизации? – Этот процесс требу-
ет новых категорий, считает Харавей, и непрерывного любопытст-
ва в отношении смертных, живущих в отношениях безжалостного 
миропорядка. 

Эту концепцию Донна Харавей излагает в своем «Манифесте 
партнерских видов»1. Она имеет в виду не столько таксономически 
замкнутое их описание, сколько момент их радикальной реконфи-
гурации в ходе работы с ними в форме биокапитала и биотехноло-
гий, процессы инструментализации, пронизанной информацион-
ными технологиями, пересмотр старых представлений с помощью 
понятий киборга, базы данных и др. Изложение доктрины «парт-
нерских отношений» в контексте эффективности биокапитала и 
биотехнологий невольно наводит на мысль об эффективности ра-
боты чикагских боен. В этом контексте партнерские отношения 
человека и животного не выглядят как мэйнстрим современной ци-
вилизации. Более того, превращение человека в «равного партне-
ра» с животным открывает психологическую заслонку, позволяю-
щую видеть в человеке животное и не более того. Нетрудно 
представить последствия такого психологического сдвига. 

Сама Донна Харавей говорит о «взрывающихся мирах», в ко-
торых жизнь и смерть постоянно меняют свои ставки. Обесценение 
жизни, в том числе и жизни человека, коль скоро он ставится в 
один ряд с животным, несомненно, имеет фантастические цивили-
зационные последствия, которые определяются тем, что с утратой 
сократической культуры, а вместе с ней и эрозией совести смерть 
                                           

1 См.: Haraway D. The companion species manifesto. – Chicago, 2003. 



I. СТАТЬИ 

 

76

человека начинает отождествляться со смертью животного и теряет 
свой метафизический смысл.  

Не случайно для Донны Харавей работа с животным в форме 
биокапитала и биотехнологий оказывается неадекватной, когда 
речь заходит об интимных отношениях ее самой с любимой соба-
кой Кайене. Донна Харавей вступает с ней в такие отношения, ко-
торые не подпадают под понятия биокапитала и биотехнологий. 
Отношения между человеком и животным в этом смысле склады-
ваются избирательно: существуют любимые животные и отноше-
ния квазилюбви; но существует и биомасса животных, отношения с 
которой складываются в соответствии с установками биокапитала 
и биотехнологий. 

Но каково же основание такой изобретательности? Если 
субъективное чувство человека, то он и здесь сохраняет свой статус 
субъекта, определяющего содержание и форму отношений с жи-
вотным. 

Донна Харавей описывает в книге эксклюзивные формы от-
ношений с любимой собакой, которые начинаются с «мягкого пор-
но», разыгрывающего запрещенную беседу между Кайеной и авто-
ром. Эту картину Харавей считает своим ответом на фронтальный 
нудизм Деррида перед его котом. Вместе с тем позицию Донны 
Харавей нельзя признать теоретически обоснованной, поскольку 
она открыто декларирует, что «все предметы любви не являются 
подходящими»1. Для этого вывода необходим тотальный опрос 
всех живших, живущих людей и тех, кто появится на свет в буду-
щем. Такой опрос невозможен в принципе. Объясняя теоретиче-
скую легитимность своих эксклюзивных отношений с Кайеной, 
Донна Харавей ссылается на различие ситуаций, в которых оказы-
ваются собаки. Ситуация безумия золотой лихорадки, разработки 
шахт, родео переделывают человека и его внутренний мир. Соот-
ветственно изменяется и его отношение к животному. Но как же 
быть с самим животным, если он выполняет функцию партнера? 
Учитывается ли динамика его отношения к человеку или же равен-
ство в партнерских отношениях – это иллюзия? 

Донна Харавей со своим сакраментальным вопросом: «до ка-
кой степени вы предсказуемы в вашем отношении к любви?» об-
                                           

1 См. Theory, culture, a. society. – L., 2006. – Vol. 23, N 7–8. – P. 144. 



Цивилизация киборгов? 

 

77

ращается к человеку. Видимо, любовь животного к человеку счита-
ется константой, которая не меняется и с изменением ситуации.  
И это уже вопрос к самому человеку, к наличию или отсутствию у 
него качеств, которые делают человеческое существо личностью.  
И здесь сам теоретик оказывается перед вопросом: почему любовь 
как фундаментальная категория жизни человека сохраняет себя 
несмотря на радикальные изменения ситуаций жизни?  

Критически относясь к теоретикам, которых Харавей презри-
тельно именует «парнями», рассуждающими о размещении сознания 
человека в чипе, она вместе с тем корректирует понятие «человече-
ское». Это не всегда одно и то же, говорит она, поскольку человече-
ское является продуктом ситуационной системы отношений с орга-
низмами, орудиями и многими другими явлениями жизни. 

Киборг – это явление новое, сравнительно молодое, подтал-
кивающее некоторых теоретиков к кибернетическому прочтению 
поведения современного человека. Харавей, однако, считает, что 
это – совершенно безмозглый подход, представляющий опасность, 
если следовать онтологическому утверждению, согласно которому 
то, что мы должны сделать, возникнет. 

Современный человек находится в ситуации поворотного 
момента, когда начинают действовать обязательные системы стан-
дартизации, которым он не соответствует, но с которыми теперь он 
должен жить. Мир стандартов – это виртуальный мир, мир не-
физический. Однако Харавей полемизирует с точкой зрения, со-
гласно которой виртуальное не есть материальное. Она ссылается 
на тот факт, что именно в виртуальное в различных сферах произ-
водства, труда, трудовой миграции, доступа к ресурсам осуществ-
ляются вложения и там действует наиболее сильный инвестицион-
ный аппарат. Это также относится к влиянию на расстановку сил, 
на военную практику, культурную практику, на сферу искусства.  

Давая свой метанарратив современной ситуации, Харавей го-
ворит о все более явном превращении всех форм жизни и культуры 
в товар, о коммодификации не только генетических ресурсов, но и 
самой жизни. 

Развивая идею Мишеля Фуко о биосиле и биополитике насе-
ления, Харавей вводит понятия технобиосила, биокапитал и ки-
боргкапитал. 



I. СТАТЬИ 

 

78

Для правильного описания современных процессов, полагает 
Харавей, необходимо построение новых универсалий из «челове-
ческого и не-человеческого», формирование идеи новых связую-
щих линий и акторов нового типа.  

И информация в этом процессе играет особую роль. 
Информация – это новая универсалия, которая делает воз-

можными взаимопереходы животных – человека – машин путем 
использования сходных кодов. Однажды все становится закодиро-
ванным и может быть размещено в «поле различия», так что жизнь 
и культура будут объединены структуральным подобием. Эти про-
цессы протекают в условиях тотальной коммодификации. Однако 
современная коммодификация, утверждает Харавей, не сводится к 
угнетению. Труд перестраивается в биотехкапитал. И это не просто 
дело рационального выбора. Существуют различные виды бессоз-
нательных процессов и солидарностей, которые не являются ре-
зультатом выбора. Происходит «вселение» технобиосилы и мате-
риально-семиотической конфигурации в их партнерско-видовой 
форме, и киборг в этом процессе, считает Харавей, лишь одна из 
фигур и при этом не доминирующая.  

Харавей вводит новую универсалию – это «информатика до-
минирования», полагая, что существуют формы глобализации, ко-
торые реальны и действуют поверх границ через посредство ин-
формации. 

Доминирование имеет своим следствием унификацию жизни 
в условиях тотальной коммодификации, свободного обмена всего 
на все. Это, по выражению Жана Бодрийяра «ад того же самого», в 
котором исчезает все другое. Харавей считает, что это – реальная 
угроза: кошмар может быть, но это не тот кошмар, который должен 
быть обязательно. Чтобы предотвратить угрозы, не следует идти 
путем подавления всего; необходимы соответствующие регули-
рующие механизмы. 

Так, работа информационных сетей не всесильна: это – мер-
цающее влияние; в данную минуту кажется, что они контролируют 
всю планету, а в следующий момент они выглядят как карточный 
домик. 

Так что же представляет собой современная картина мира? 
Новые формы партнерства, рождение новых акторов, новых форм 
технобиосилы и биотехкапитала, которые нивелируют систему уг-



Цивилизация киборгов? 

 

79

нетения в условиях тотальной коммодификации или же нарастания 
гнетущей тревоги за мир, который находится рядом с наркоманией, 
влиянию которой подвержена система коммуникации, в которой 
происходит превращение языка, включая математический, в сово-
купность тропов. Как же в этой ситуации может нормально функ-
ционировать новая универсалия, делающая возможными взаимопе-
реходы животных, человека или машин? Здесь много неясного, 
однако Харавей считает необходимым решительно бороться с «ти-
ранией ясности». «Тирания ясности», по ее мнению, находится ря-
дом с верой в то, что любая семиотическая практика является им-
материальной. Это, считает она, та же самая ошибка, как и 
представление о виртуальном как нематериальном.  

Однако эти твердые суждения Харавей не подкреплены чет-
кими определениями материального и нематериального, т.е. иде-
ального. Между тем их отождествление нивелирует всякую грани-
цу между действительным и спекулятивной фантазией, в силу чего 
становится невозможной и спецификация теории как научной.  

Итак, с одной стороны, в современном мире действует новая 
универсалия – информация, а с другой стороны, она оказывается не 
всесильной и напоминает карточный домик. Это очевидное проти-
воречие самой действительности современного общества оказыва-
ется проблемой его теоретического осмысления. 

Полагая, что современный ход вещей таков, что он не может 
быть определен какой-либо систематизированной теорией, Харавей 
вместе с тем утверждает, что современный мир определяется свя-
зью транснационального капитала и технонауки. Но с другой сто-
роны, она говорит о коллективной паранойе, которая ничего не 
видит, кроме этой связи. Она отрицает продуктивность и другого 
тезиса, который предлагает: «Давайте поместим человеческое соз-
нание в чип последней модификации и освободимся таким путем 
от боли и страданий». 

Если любые теоретические альтернативы кажутся бесперспек-
тивными, то что же остается исследователям современной социаль-
ной реальности. Донна Харавей склоняется к практическим реко-
мендациям по формированию адекватных поведенческих форм.  

В этом контексте Харавей дает характеристику так называе-
мым «мыслительным технологиям». В качестве иллюстрации ду-
мающей технологии она приводит дрессировку своей собаки, кото-



I. СТАТЬИ 

 

80

рая провоцирует обеих учиться тому, как держать в фокусе друг 
друга, делать то, что нельзя делать в одиночку и по определенным 
правилам, включаясь в специфическую игру. При этом собака знает, 
что когда она включена в игру, то может делать нечто такое, что она 
не может делать, если в игру не включена. Игроки здесь образуют 
группу, которая формирует их как материально-семиотическое це-
лое, которое отличает их от самих себя, какими они были до игры.  

Эта иллюстрация проясняет понимание Д. Харавей матери-
альности виртуального и семиотического, что оказывается важным 
при характеристике этнографических практик как мыслящих тех-
нологий, а также раскрытия значения серьезных проектов знания в 
качестве технологий, переделывающих их участников. Аналогич-
ную функцию играет диалог. 

Подводя определенный итог влияния «Манифеста киборга», 
который был опубликован в 1985 году, Харавей говорит, что мани-
фест в известном смысле продолжает традиции таких манифестов, 
как «Комманифест» Маркса и Энгельса, и ту литературную тради-
цию, которая возвращает нас к вопросу «что делать?». Мы должны 
понять «кто мы?», «когда мы?», «где мы?» с тем, чтобы правильно 
ответить на вопрос «что делать?». 

«Манифест киборга», считает Донна Харавей, как раз и сле-
дует традиции отвечать на такие вопросы. 

Заключительный лозунг «Манифеста» – «партнерские виды 
всего мира, соединяйтесь!». 

«Я хотела сказать “Киборги мира, соединяйтесь!”, – говорит 
Харавей, – но решила использовать уточненный термин – “парт-
нерские виды!”». 

Вопрос заключается в том, можно ли распространить пред-
ставление о «партнерских видах» на всю систему отношений чело-
века с окружающим его миром животных и механизмов?  

Волк, нападающий на домашний скот человека, или высоко-
точная ракета, поражающая его жилище, вряд ли будут восприни-
маться в его сознании в качестве представителей «партнерских ви-
дов». Так где же находится критерий дифференциации «партнерских» 
и «непартнерских» видов? И если такой критерий будет найден, не 
значит ли это, что мы вступаем в новую полосу глобального проти-
воборства на этот раз не только классов и наций, но и человеко-
нечеловеческих видов? 



Цивилизация киборгов? 

 

81

7. Заключение 
 
Новые радикальные теоретические тенденции логически раз-

вивают основной тезис философии Фридриха Ницше, поставивше-
го проблему преодоления человеческого как якобы «несовершен-
ного» и перехода к сверхчеловеческому, т.е. не-человеческому, как 
верному пути эволюции современной цивилизации. Совершить 
прыжок к не-человеческому можно было лишь путем преодоления 
утвердившейся традиции сократической культуры, нацеленной на 
бессмертие человека, его совершенствование через развитие спо-
собности творчества. 

Может показаться, что в эпоху беспрецедентного прогресса 
науки преодоление сократической культуры является закономер-
ным следствием развития знания, якобы доказавшего невозмож-
ность бессмертия души. Проблема возможности или невозможности 
бессмертия души продолжает дебатироваться до сих пор. Нематери-
альность содержательной природы информации, такие физические 
явления, как голография, исследование явлений клинической смер-
ти, вновь и вновь поднимают древние философские вопросы, каза-
лось бы давно проясненные и окончательно решенные. 

Однако, независимо от того, имеет ли идея бессмертия ре-
альный физический эквивалент или не имеет такового, она оказы-
вает влияние на выработку человеком правильной в цивилизацион-
ном смысле траектории своей жизни. И не случайно, что эта идея в 
самых различных формах находит свое выражение в духовной 
культуре мировых цивилизаций. 

Здесь можно было бы провести аналогию с мнимыми числа-
ми, играющими важную роль в математических исчислениях. Гу-
манитарное знание, использующее аналогичные понятия, не теряет 
своего научного статуса.  

С этой точки зрения можно верно оценить и исторический 
факт деструкции сократической культуры. 

Деструкция сократической культуры занимает целую фило-
софскую эпоху, весь ХХ в., принесший миру две мировые войны, 
поставивший человечество на грань третьей мировой войны, перед 
лицом экологической и ресурсной катастрофы. В итоге идею «спа-
сения» цивилизации стали видеть в коренном сдвиге самосознания, 
в отстраненности от самого человека как сакральной ценности. Как 



I. СТАТЬИ 

 

82

киборг, так и человеко-животное, входят в обычные материальные 
ряды, с которыми созданные технологии давно обращаются как с 
объектами, подвергаемыми соответствующей обработке, чтобы 
превратить их в «полезные продукты». И диапазон такой обработки 
по определению может быть безграничным. На его пути нет непре-
одолимых барьеров. Это коренным образом изменяет социальную 
психологию, превращая убиение человека в обыденное явление.  

Проблема цивилизации переносится в единственную плос-
кость – плоскость доминирования. Носителем цивилизации стано-
вится не обладающий равными правами человек, а доминирую-
щий субъект. Разумеется, теоретические позиции Ф. Киттлера и 
Д. Харавей отражают важные тенденции в осмыслении современ-
ной цивилизационной эволюции, поставившей человека перед 
ключевыми проблемами его судьбы: как человек должен относить-
ся к своему включению в системы информационной техники в ка-
честве ее составной части? Как человек должен строить свои от-
ношения с окружающим его миром, с природой, с миром видов 
животных? Как должна строиться современная цивилизация? Вме-
сте с тем представление о цивилизации как рационально организо-
ванном мире машин, как автономных субъектах, обладающих 
скрытой гармонией целого, является продуктом теоретического 
редукционизма. Теория нарушает меру, переступая через барьер, 
отделяющий механическую активность, способность комбиниро-
вания данных, от «аутопоэзии» как творчества, превращающего 
НИЧТО в НЕЧТО.  

Машинный мир как автономный субъект невозможен, по-
скольку он лишен одного важного совершенства – совершенства 
жизни и автономии творчества. Равнодушие к человеческому пре-
вращает теорию нечеловеческой цивилизации в абстрактную уто-
пию, имеющую деструктивное побочное следствие. Она может 
рассматриваться как легальная предпосылка гибели живого, по-
скольку оно не считается теперь атрибутом цивилизации. 

Лозунг, призывающий партнерские виды соединяться, каза-
лось бы спасает жизнь на земле, ставит духовную преграду на пути 
бездумного уничтожения всего живого. Но вместе с тем он стран-
ным образом сочетается с разрушительной критикой так называе-
мого «гендерного дикарства». Если преодоление «гендерного ди-
карства» видится в установлении интимного взаимопонимания с 



Цивилизация киборгов? 

 

83

животным как партнером, гарантирующим подлинность чувств и 
отношений, то цивилизация в конечном счете вновь окажется на 
пороховой бочке самодеструкции: поставив барьер на пути «ген-
дерного дикарства», человек вместе с тем закрывает и пути про-
должения человеческого рода, без чего цивилизационная эволюция 
утрачивает всякую перспективу. Как говорила премудрая Диотима, 
у людей «смертная природа старается стать по возможности бес-
смертной и вечной. А достичь этого она может только одним пу-
тем – деторождением, оставляя всякий раз новое вместо старого»1. 

Рассматривая тенденции современной теоретической мысли, 
критикующей «антропоцентрические иллюзии» гуманитарного 
знания, культурологию и философскую метафизику, и предлагаю-
щие новые пути формирования культуры на основе «аутопоэзии» 
компьютерной техники и культивирования новой структуры отно-
шений человека с его «партнерскими видами», невольно обраща-
ешься к реальным процессам духовного формирования общества, 
которое, не ведая высоких теорий, начинает перенимать приемы, 
которые этими теориями рекомендуются в качестве практического 
вывода единственно правильной стратегии современной жизни. 
Математика в действии, казалось бы, строгая научная дисциплина, 
в качестве результата в цивилизационных изысканиях порождает 
парадоксальные деструктивные следствия. Дело в том, что матема-
тические исчисления упускают главное – какие условия необходи-
мы, чтобы в стране рождались и формировались гении националь-
ной культуры и науки, и какое именно теоретическое знание 
необходимо для того, чтобы правильно оценить эти условия. Чи-
новники двоят и троят, складывают и умножают. Но в итоге поче-
му-то все более обостряются проблемы грамотности, литератур-
ной образованности, нравственного совершенства учеников. 

Все говорят о построении свободного общества, о любимой и 
принимаемой всеми или большинством демократии, о свободном 
обществе, в котором каждый должен чувствовать себя комфортно. 
Но для создания свободных учреждений общества нужна освобож-
денная и совершенная душа, в том числе и, можно сказать, прежде 
всего душа чиновника. Как выбраться из омута коррупции, если 

                                           
1 См.: Платон. Избранные диалоги. – М., 1965. – C. 164. 



I. СТАТЬИ 

 

84

душа чиновника все время мысленно лишь складывает и умножает 
доллары в собственном кармане? 

О каком приближении к идеалам афинской демократии мож-
но вести речь, когда «модельный образ» общества, создаваемый 
массмедиа, и прежде всего телевидением, делит все общество на 
две части: милицейскую (или, как принято сегодня говорить, мен-
товскую) и антимилицейскую. Это в системе массовой информа-
ции – «чет» и «нечет» современной общественной жизни.  

Если компьютерная цивилизация способна к аутопоэзии, к 
созданию шедевров культуры, к безграничному творчеству и воз-
действию на духовный мир человека, то тогда почему в современ-
ную культуру потоками вливается матерный язык, а роль маяков 
молодежи начинают выполнять распущенные мужские и женские 
персонажи? 

Странным образом «математизация» культуры ведет к доми-
нированию в ней самых диких фантазий, оказывающих все более 
широкое воздействие на массовое сознание. 

Выбросив за борт принципы сократической культуры, обще-
ство ослабило свой иммунитет в отношении антисоциальных ин-
фекций, которые поражают все более широкие слои населения. По-
стоянное укрепление силовых структур, призванных бороться с 
нарастающими социальными угрозами, сталкивается с парадоксаль-
ным явлением – сами силовые структуры оказываются пораженны-
ми теми же заболеваниями, которыми болеет и все общество. 

Оказывается, что общество лишается средств, которыми оно 
надеялось победить свои правовые и нравственные недуги. И, ви-
димо, не случайно, что в этой ситуации человек находит островок 
подлинности в отношениях с собакой или кошкой. 

Любимое животное холят и лелеют. Возникают кладбища 
животных, на которых пышность установленных памятников не 
уступает человеческим. 

Древние египтяне боготворили животных. Божественным 
существом они считали и скарабея – навозного жука. Видимо, сво-
бодная эволюция машинно-информационного духа вернет и нас к 
этому культу, который, как казалось, канул в Лету. 

Чтобы избежать такой перспективы, необходим отход от тех 
«аргументов», которые создают видимость цивилизационной «ис-
тины», родившейся на почве деструкции сократической культуры. 



Цивилизация киборгов? 

 

85

Без этого нельзя уйти и от крутого поворота, к которому на огром-
ной скорости приближается цивилизационный состав, ведомый 
машинистами, пораженными культурологической слепотой и под-
чиняющимися указаниям транснационального капитала, соединен-
ного с технонаукой. 

В этом смысле попытки осуществить аннигиляцию культу-
рологии как следствия «антропоцентрической иллюзии», в цивили-
зационном смысле абсолютно контрпродуктивны.  

Складывающаяся в современном гуманитарном знании си-
туация наглядно подтверждает тот факт, что в цивилизационном 
контексте именно культурология выдвигается на передний план 
как наука XXI в. 

Вне истин культурологии горчешники, лепящие горшки для 
современной цивилизации, будут иметь в своих ладонях одни че-
репки.  

 


